
2025 TheoLogica   

An International Journal for Philosophy of Religion and Philosophical Theology 

S. I. DIVINE PROVIDENCE AND MODELS OF THEISM 

DOI: https://doi.org/10.14428/thl.v9i2.88513  

169 

 

Une conception raisonnable du théisme 

ouvert ? 
 

CYRILLE MICHON 

Université de Nantes 

cyrille.michon@univ-nantes.fr 

 

Résumé : Le théisme ouvert est une conception du Dieu des traditions 

religieuses monothéistes qui admet une évolution temporelle de Dieu, et 

des changements en Dieu. Elle se présente notamment comme une 

interprétation plus fidèle de la Révélation biblique que la conception 

traditionnelle du Dieu parfait, dont l'existence est hors du temps. Cette 

dernière semblait mieux répondre au défi d'une conciliation entre la 

science et la providence divine d'un côté et la liberté humaine de l'autre. 

Le théisme ouvert, appliqué seulement à la conception de la science 

divine, est favorable à la liberté, au prix d'une ingorance divine du futur 

contingent, et d'une évolution de la connaissance divine. Après avoir situé 

le théisme ouvert sur l'échiquier des positions, j'envisage l'objection de 

Jonathan Kvanvig qui met en cause un asymétrie cognitive en Dieu dans 

sa connaissance du future, l'une éternelle et certaine, l'autre en constante 

évolution de la conjecture vers la certitude. Je tente de répondre à cette 

objection en montrant qu'elle n'a pas de conséquences dramatiques, et 

qu'elle pourrait avoir des avantages philosophiques substantiels. 

 

 Mots clés : Théisme, liberté, prescience, futurs contingents 

 

 

L’existence de Dieu menace celle de la liberté. Sans aller jusqu’à l’incompatibilité 

radicale et la justification de l’athéisme qu’en tirait Sartre (dans L’existentialisme 

est un humanisme), il faut bien admettre que la philosophie et la théologie 

classique ont au moins ressenti le besoin de répondre à une ou à des menaces sur 

la liberté venues de l’existence de Dieu. La raison en est que, si la liberté semble 

permettre de répondre à une autre menace d’incompatibilité, entre Dieu et le mal, 

elle est mise en danger par les attributs divins de l’omniscience et de la toute-

puissance. Plus précisément : de l’omniscience comme incluant la prescience 

(omniprescience si l’on veut), et de la toute-puissance comme providence 

universelle. La première renouvelle le conflit relevé par Diodore Cronos et 

Aristote entre la bivalence des propositions sur le futur et la contingence d’au 

moins une partie du futur : le fatalisme logique se voit fortifié par un fatalisme 

https://doi.org/10.14428/thl.v9i2.88513
mailto:cyrille.michon@univ-nantes.fr


CYRILLE MICHON 
 

 170 

théologique, puisque l’omniprescience divine garantit la bivalence des 

propositions portant sur le futur contingent. La seconde donne un fondement 

divin au déterminisme causal : tout événement étant ultimement causé, et donc 

contrôlé et nécessité, par Dieu, directement ou indirectement (via les causes 

secondes). 

Si elles reposent sur des ressorts différents (logique ou causal) l’une et l’autre 

menaces ont la même structure ou peuvent être formulées de manière parallèle : 

on pose en première prémisse que le passé est fixe, non modifiable par un agent, 

et donc nécessaire en ce sens – qu’il s’agisse d’un état de choses passé, cause 

d’états de choses ultérieurs, ou de l’état de choses passé de la vérité d’un énoncé 

ou d’un jugement, qui implique l’état de choses signifié (et futur). La seconde 

prémisse fait valoir la fixité, nécessité, d’une loi associant le passé et le futur : la 

loi logique selon laquelle si une proposition est vraie ou sue, alors le monde est 

tel qu’elle le décrit, ou la loi (très générale) du déterminisme qui dit que si une 

cause a eu lieu, son effet ne peut pas ne pas se produire. L’adoption de ces deux 

prémisses conduit à la conclusion que le futur est lui-même fixe ou nécessaire, en 

vertu d’un principe de transmission de la nécessité : Si P (pour Passé ou tel état 

de choses passé) est nécessaire et s’il est nécessaire que si P alors F (pour Futur 

ou tel état de choses futur), alors il est nécessaire que F1. Soit pour deux états de 

choses A et B tels que 1 et 2 sont vrais : 

 

1. A, qui est passé, est nécessaire ou fixe (en vertu de la fixité du passé) 

2. La conséquence (si A alors B) est nécessaire (en vertu d’une loi logique ou 

causale) 

3. Donc B est nécessaire ou fixe (en vertu du principe de transmission de 

nécessité) 

 

Ce que l’on a appelé « Argument de la Conséquence » à propos du déterminisme 

doit être précisé et défendu contre différentes objections2. Mais, explicite ou non, 

amendé ou non, il a (eu) suffisamment de force pour amener les penseurs à 

prendre position sur le rapport entre la liberté et le déterminisme (logique, 

causal, théologique). Soit pour défendre l’une contre l’autre, en adoptant une 

 
1 Ainsi formulé l’argument a besoin de nombreuses précisions, mais il suffira de rappeler qu’il 

a des versions brutes sous la plume de Thomas d’Aquin (Somme de théologie I, q. 14, a. 13, obj. 2) 

et d’Emmanuel Kant (Critique de la raison pratique, Elucidation de l’Analytique).  

2 C’est bien sûr à P. van Inwagen (1983) que l’on doit cette étiquette, et une articulation subtile 

de l’argument, discuté et raffiné par la suite. Une version un peu différente (qui procède par 

conditionalisation et non par l’invocation d’un principe de transfert de nécessité) concernant le 

défi de la prescience pour la liberté a été présentée par Nelson Pike (1965), dans un article qui est 

aussi le point de départ de discussions nombreuses (voir Fischer and Todd 2015). 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 171 

conception libertarienne ou déterministe, soit en cherchant le moyen de les 

rendre compatibles – conception dite « compatibiliste ». 

Les deux menaces ont la même structure, mais elles peuvent porter sur des 

conditions différentes de la liberté : la condition de contingence et la condition 

de source. La menace fataliste semble mettre en danger la contingence de l’acte 

libre : elle conclut qu’aucun acte (aucun état de choses) ne peut être autrement 

qu’il n’est, n’aurait pu être autrement. La menace du déterminisme causal a sans 

doute cette conséquence, mais elle y ajoute une menace sur la condition de 

source : l’agent ne saurait jamais être la source ultime de son action si la cause 

initiale et infaillible en est Dieu (ou toute autre cause distincte de l’agent). Cette 

condition de source n’est pas mise en cause par la vérité des futurs contingents 

ni par la prescience divine, à moins qu’on ne puisse justifier l’une et l’autre que 

par la détermination causale (par Dieu ou par des causes naturelles) de tout ce 

qui arrive. Comme le dit saint Augustin dans le De libero arbitrio (III, 4, 11) : « de 

même que toi, par ton souvenir, tu ne forces pas les événements passés à s’être 

réalisés, de même Dieu par sa prescience ne force pas les événements futurs à se 

réaliser ». Autrement dit je peux en être la source en un sens fort, même s’il suit 

de la prescience que mon acte ne peut pas ne pas avoir lieu3.  

Dans ce qui suit, je me limiterai à la menace pour la liberté que fait peser la 

notion de prescience divine, et donc à la menace sur la condition de contingence. 

Je voudrais montrer que la conception appelée « théisme ouvert », qui 

abandonne notamment l’omniprescience divine pour lever la menace sur la 

liberté, résiste à diverses objections et fait peut-être mieux que le théisme 

classique pour sauvegarder la liberté humaine sans compromettre la perfection 

de Dieu. Je présenterai d’abord le théisme ouvert sur l’échiquier des positions. 

J’envisagerai ensuite les raisons qui conduisent à envisager cette option 

philosophique et théologique. J’étudierai enfin les diverses objections qui lui ont 

été adressées, en faisant un sort particulier à l’objection philosophique formulée 

par Jonathan Kvanvig sur l’asymétrie cognitive concernant la connaissance 

divine du futur. Répondre à cette objection ne suffira pas à défendre le théisme 

ouvert mais peut contribuer à le rendre respectable et digne d’intérêt y compris 

pour qui accorde de prime abord ses faveurs au théisme classique4. 

 
3 Origène estime même que l’équivalence logique de la prescience et du futur va de pair avec 

une précédence causale ou du moins explicative du futur sur la prescience, cf. Philocalie 25 (Sur 

le libre arbitre – extrait du commentaire de l’épître aux Romains I), Paris, Cerf (Sources 

chrétiennes 226), 1976, p. 227 : « Est-ce que le fait qu’il ait connu est la cause de la réalisation des 

événements futurs, alors qu’il est admis que nous sommes libres ? Ou bien est-ce parce qu’une 

chose sera que Dieu l’a connue d’avance ? Alors la prescience divine n’est en rien la cause de ce 

qui arriver à chacune du fait de sa liberté ». 

4 Les deux premières sections sont largement d’exposition, la discussion argumentative 

n’apparaissant vraiment qu’avec la discussion de Kvanvig. Une explication de ce déséquilibre est 

que ces questions sont bien connues en langue anglaise, mais moins du lectorat francophone. Qui 



CYRILLE MICHON 
 

 172 

Le théisme ouvert dans l’espace logique des positions 

 

La discussion sur la liberté et le déterminisme est orthogonale à celle sur le théisme 

et l’athéisme. Les positions se croisent. On peut être théiste et déterministe 

comme Hobbes ou Calvin, on peut être athée et libertarien comme Sartre. En me 

concentrant ici sur le théisme, j’exclus donc les positions que l’on peut qualifier 

de déterminisme athée (représentées par Laplace et son fameux démon capable 

de prévoir tous les états du monde à partir de la connaissance d’un seul d’entre 

eux et des lois de la nature), et de libertarianisme athée (Sartre faisant même de 

cette liberté absolue un argument contre l’existence de Dieu).  

On peut qualifier de théistes ou de représentants du théisme toutes les 

conceptions d’un Dieu – sans doute unique (je fais l’impasse sur les 

polythéismes) – ayant des attributs personnels, notamment moraux comme la 

bonté ou la justice, mais aussi l’attribut de la connaissance qui nous retiendra 

particulièrement ici5. Au sein des conceptions théistes, on distinguera celles qui 

relèvent du théisme classique, généralement entendu comme conception du Dieu 

parfait, possédant toutes les omniperfections (comme l’omnipotence et 

l’omniscience), mais que je limiterai à la conception du Dieu omniscient, le Dieu 

qui sait tout, et les conceptions non-classiques qui admettent des limites aux 

omniperfections, en l’occurrence à l’omniscience6.  

Parmi les théistes classiques, certains nient la liberté humaine ou en ont une 

compréhension que les philosophes contemporains nomment « compatibiliste » 

parce qu’elle la rend compatible avec la nécessité. Hobbes adopte le langage 

compatibiliste, Luther et Calvin le refusent. Avant eux, saint Augustin, grand 

défenseur du libre arbitre, a proposé une conception qui s’accommode d’une 

nécessité des actions humaines, en vertu de la prescience divine, et en vertu de la 

prédestination : un compatibilisme d’origine théologique donc7.  

En revanche, des auteurs médiévaux comme Thomas d’Aquin, Guillaume 

d’Ockham, ou des scolastiques tardifs comme Molina au XVIe siècle, ont 

prétendu rendre compatibles la prescience et la providence avec la liberté 

 
plus est, en présentant les alternatives rivales avec la principale objection qu’on leur fait 

communément (section 2), on argumente déjà en faveur du théisme ouvert. Pour des discussions 

plus serrées du théisme ouvert, dans cette revue, voir le Vol. 8 No. 2 (2024) : Essays in Honour of 

Dean Zimmerman, et notamment l’article de Mullins, R. T. (2024). “Open Theism and Perfect 

Rationality: An Examination of Dean Zimmerman’s views on God, Time, and Creation”.  

5 Je distingue donc le théisme de l’ultimisme comme thèse qu’il y a une réalité ultime, 

fondement de tout ce qui existe (ou identique à la totalité de tout ce qui existe, comme dans le 

panthéisme). Le théisme ajoute des attributs personnels et moraux à la réalité ultime et la conçoit 

comme transcendante, distincte du monde. Sur ces distinctions, voir Schellenberg (2005). 

6 Cette limitation peut être pensée sur le même modèle que la limitation de la toute-puissance 

adoptée par certains auteurs pour défendre la compatibilité de Dieu et du mal (voir Jonas 1984). 

7 Sur cette interprétation d’Augustin, voir Michon (2009). 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 173 

entendue en un sens incompatibiliste. Si l’on voulait parler de ‘compatibilisme 

théologique’ à leur égard, il faudrait prendre garde à l’équivoque : il ne s’agit pas 

de dire que la liberté est compatible avec une nécessité d’origine divine ou 

théologique, mais de dire qu’elle est compatible avec un attribut divin qui 

n’implique donc pas de nécessité. Ces interprétations sont discutées, j’admettrai 

ici qu’elles sont exactes ou représentent au moins la conception que ces penseurs 

ont eu de leur position et qui leur a souvent été attribuée. Nul doute que celle-ci 

diffère au moins verbalement (car on pourrait soutenir que volens nolens elle y 

conduise) de la conception explicite d’une limitation de l’attribut divin de la 

prescience ou de l’omniscience, pour laquelle les actions libres futures ne 

sauraient être connues de Dieu.  

Un trait commun à tous les partisans d’une telle limitation de la connaissance 

divine est de situer d’une certaine manière Dieu dans le temps. Le théisme 

classique a eu tendance à l’exclure, l’éternité étant pensée sur le mode 

néoplatonicien de l’absence de succession, associée à l’immutabilité divine qui 

paraît solidaire de sa perfection. Mais ce n’est pas une règle absolue, et il ne suit 

pas de la thèse d’une temporalité divine que son omniscience ne soit pas une 

omniprescience (Ockham a pensé la prescience divine comme temporelle, mais 

couvrant justement tout le futur)8. Qui plus est, pour qui est soucieux de ne pas 

s’écarter de l’Ecriture ou de la tradition, il faut rappeler que la thèse de 

l’atemporalité divine est traditionnelle mais plus philosophique que biblique, et 

n’a pas reçu de sanction définitive dans la dogmatique chrétienne (au-delà même 

du magistère catholique). On y voit souvent une des formes de l’hellénisation de 

l’interprétation de la Bible, dont l’expression est le plus souvent temporelle, et 

même favorable à des changements divins9. 

On peut distinguer au moins deux formes ou deux familles de conceptions 

non-classiques sur ce point. D’un côté, celle qui veut que la science divine ne 

porte que sur ce qui est en droit connaissable pour une connaissance finie, et qui 

exclut donc la connaissance du futur contingent, même si elle peut inclure la 

connaissance absolue de tout le passé, de tout le présent et de tout le futur rendu 

déjà nécessaire par ses causes. Elle inclut aussi la connaissance de tout ce qui est 

possible, comme possible, et sans doute la probabilité intrinsèque, s’il y en a, des 

événements contingents : elle peut conjecturer les actes libres futurs, mais pas les 

connaître au sens strict. Évidemment, au fur et à mesure que le futur contingent 

devient présent puis passé, la connaissance divine augmente d’autant, elle évolue 

et progresse donc. D’un autre côté, une conception beaucoup moins classique est 

 
8 Voir Michon (2004) et Ockham (2007). 

9 Voir notamment Ex 32, 14 ; Nb 14, 12–20 ; Deut 9, 13–14, 18–20 ; 1 Sam 2, 27–36 ; 2 R 20, 1–7 ; 

1 Chro, 21, 15 ; Jer 26, 19 ; Ezek 20, 5–22 ; Am 7, 1–6 ; Jon 1, 2 ; 3, 2 et 4–10 ; Joel 2, 13–14. Dieu est 

surpris voir déçu en Gen 6, 5–6 ; 1 Sam 15, 10 ; Es 5, 3–7 ; Jer 3, 6–7 ; 19–20. En sens inverse on 

pourra citer Nb 23, 19 ; 1 Sam 15, 29 ; Es 46, 10 ; Mal 3, 6 ; Jc 1, 17 et Ps 90, 2 ; 139, 1–6. 



CYRILLE MICHON 
 

 174 

celle qui fait place non seulement à une évolution de la science divine, mais sans 

doute de Dieu lui-même, qui évolue avec le monde dont il se distingue (exit le 

panthéisme), mais auquel sa nature est indissolublement liée. Cette théologie du 

procès qu’on pourrait faire remonter à Hegel, a trouvé une expression 

philosophique chez Whitehead, et a été depuis reprise par plusieurs théologiens. 

Pour la distinguer de la théologie du procès, ou du théisme processuel, 

j’appellerai la première version non-classique « théisme ouvert », utilisant une 

étiquette que beaucoup revendiquent (Hasker 1989) y compris pour la théologie 

du procès, et qu’on applique à d’autres malgré eux, parce qu’ils admettent une 

forme limitée de prescience (Geach 1977, Swinburne 1977). 

Cette typologie peut être résumée dans le tableau suivant : 

 
 Théisme  

 Théisme classique (omniscience compréhensive) Science divine limitée  

Déterminisme 

athée 

Laplace 

Déterminisme 

théiste 

Hobbes, Calvin, 

Augustin tardif 

(Contre Julien) 

Nécessitarisme 

théiste 

Augustin jeune 

(De libero 

arbitrio) 

‘Compatibilisme théologique’ Théisme 

ouvert 

Geach, Hasker 

Swinburne 

 

Théisme 

processuel 

Whitehead 

Libertarianisme 

athée 

Sartre Providence 

Thomas 

d’Aquin, 

Molina 

Prescience 

Origène, 

Ockham 

Déterminisme : ni contingence ni 

source 

Libertarianisme de la source 

Nécessitarisme : pas de contingence Libertarianisme de la contingence et de la source 

Futur déterminé : objet de vérités et de connaissances Futur indéterminé 

 

Le théisme ouvert suppose donc (et parfois impose) de retenir les thèses 

suivantes 

 

- Une conception libertarienne de la liberté qui veut que l’acte libre ne soit en 

aucune façon soumise à la nécessité, causale ou autre, et donc à celle 

qu’imposerait la prescience si l’argument théologique fataliste est correcte 

- La situation de Dieu dans le temps, qui interdit notamment de proposer une 

solution du dilemme de la prescience et de la liberté en invoquant 

l’atemporalité divine et une vision éternelle du futur qui ne serait pas une 

prescience (position communément attribuée à Boèce et à Thomas 

d’Aquin10) 

- Une ignorance divine du futur libre ou du futur contingent si celui-ci dépasse 

les actes libres, autrement dit : certaines choses arrivent (sont arrivées, 

arriveront) dont Dieu ne savait (sait, saura) pas qu’elles arriveraient 

(arriveront) 

- L’asymétrie cognitive de Dieu concernant le futur : il peut connaître et 

connaît donc une partie de ce qui va arriver, celle qui est entièrement 

 
10 Pour une discussion, voir Marenbon (2005) et Michon (2015). 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 175 

déterminée ou fixée par le passé, le présent, et les lois de la nature ou 

d’autres sources (par exemple des décrets divins spécifiques) qui régissent 

ce qui arrive. 

 

Le théisme ouvert propose ainsi une conception limitée de l’omniscience : 

Dieu sait tout ce qu’il peut savoir et qu’il est possible de savoir. En ce sens il est 

omniscient. Mais cette omniscience ne couvre pas absolument tout : il ignore le 

futur contingent, au moins au sens minimal où il n’en a pas une connaissance 

certaine. Il y a lieu de finasser un peu ici, car l’absence de connaissance du futur 

peut être expliquée de diverses manières y compris pour un être dont les 

capacités sont maximales et qui ne peut se tromper. J’en distingue trois bien 

identifiées : 

- Première manière, qui récuse en un sens l’ignorance divine : on ne peut 

connaître que des vérités, mais les futurs contingents ne sont pas vrais. 

Nul ne peut donc les connaître, mais nul ne peut non plus les ignorer : on 

ne peut ignorer que des vérités. Cette conception peut elle-même être 

distinguée entre deux thèses. 

o Les futurs contingents ne sont pas vrais parce qu’ils n’ont pas de valeur 

de vérité : c’est la conception d’Aristote, reprise par exemple par 

Nual Belnap11. 

o Les futurs contingents ne sont pas vrais parce qu’ils sont tous faux : 

c’est la conception défendue par Charles Sanders Peirce et par 

Arthur Prior, reprise aujourd’hui par Patrick Todd12. 

- Deuxième manière : Les futurs contingents ont une valeur de vérité, mais elle 

est changeante au cours du temps, non pas qu’ils deviennent présents puis 

passés, mais parce que ce qui arrive n’a pas forcément été toujours devant 

arriver mais a pu le devenir, et a même pu passer de devant ne pas arriver à 

devant arriver ou l’inverse, voire est passé plusieurs fois de l’une à l’autre. 

La science divine est donc toujours complète mais changeante. C’est la 

conception défendue par Peter Geach (1977). 

- Troisième manière : Les futurs contingents ont sans doute une valeur de 

vérité (on ne pose pas de limite à la bivalence), mais ils sont par principe – 

et donc même pour Dieu – inconnaissables. Faut-il parler d’ignorance, et 

donc d’ignorance divine en ce cas ? Richard Swinburne, qui défend cette 

conception, préfère en tout cas maintenir le concept d’omniscience 

 
11 Il faudrait faire ici un sort à la défense d’un relativisme de la vérité défendue par J. 

MacFarlane (2003) en utilisant la méthode du supervaluationisme des propositions portant sur 

les futurs contingents. Je l’assimile ici à la famille aristotélicienne. 

12 Voir Prior (1962), Todd (2021). 



CYRILLE MICHON 
 

 176 

entendue comme connaissance de tout le connaissable (et non de toutes 

les vérités)13. 

 

Le refus de la bivalence s’expose au paradoxe que représente la conjonction 

des deux thèses du futur ouvert (le futur n’est pas – entièrement – déterminé, et 

certains énoncés ou jugement sur le futur n’ont pas de valeur de vérité ou sont 

systématiquement faux : « il n’est pas vrai que la bataille navale aura lieu » – et 

cela qu’elle ait lieu ou pas ensuite) et de l’attribution rétrograde de la valeur de vérité : 

une fois le futur contingent devenu passé, on peut dit qu’il était vrai que le futur 

serait ainsi (dès que la bataille navale a lieu, « il était vrai qu’elle aurait lieu »).  

La conception du futur changeant évite le paradoxe précédent, mais introduit 

un changement de croyances en Dieu concernant ce qui arrivera. Dieu ne se 

trompe pas à t1 quand il pense que E se produira à t3, parce qu’il est vrai à t1 que 

E se produira à t3 : le monde est tel que les tendances actuelles – à t1 – rendent E 

à t3 probable. Et cela même si à t2, les tendances actuelles étant différentes, il 

n’est plus vrai, et Dieu ne croit plus, que E se produira à t3. Cela peut même être 

faux, et il est alors vrai que E ne se produira pas à t3. Quant à t3, que E se produise 

ou pas, Dieu le sait – il voit tout le présent – et cela est compatible avec les 

croyances qu’il a pu avoir à t1 et t2 sur t3, mais qui portaient sur ce que le monde 

à t1 ou t2 permettait de juger sur t3. Il est difficile de parler de science divine du 

futur : le modèle est plutôt celui d’une science du présent (des tendances 

actuelles) et d’une conjecture du futur.  

La conception du futur inconnaissable évite les problèmes posés par les deux 

précédentes, mais doit admettre l’ignorance divine et une évolution notable des 

croyances divines comme augmentation des connaissances. Dieu évolue et 

progresse au moins dans les propriétés relationnelles que sont les connaissances 

(même s’il n’évolue pas quant à sa nature, ses propriétés intrinsèques). Est-ce si 

grave ? 

 

Pro – les difficultés du théisme classique 

 

Le théisme ouvert a pour lui que des objections sérieuses peuvent être opposées 

aux différentes versions de la compatibilité de la prescience et la liberté. 

Contre l’idée que Dieu aurait une connaissance immédiate, directe du futur en 

lui-même, comme une vision du futur, il y a d’abord le mystère que constitue un 

tel accès à ce qui n’existe pas encore et n’est pas déterminé dans ses causes. 

Ockham le reconnaissait explicitement14. La conception moliniste prétendait 

 
13 Voir Swinburne (2016) [1977] pour la première formulation constamment défendue par la 

suite. 

14 Voir Ockham (2007, 100–103). 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 177 

percer le mystère en faisant de la connaissance du futur un produit de la science 

moyenne des conditionnels de la liberté (ce que ferait X librement s’il était dans la 

situation S) et de la science libre des choix divins (des conditions initiales pouvant 

conduire à la situation S)15. Les conditionnels de la liberté permettent d’atteindre 

non seulement les choix possibles des créatures, mais les choix qu’elles feraient 

dans telle ou telle situation : les choix réels dans tel ou tel monde possible si l’on 

veut. Or, ces conditionnels, que l’on a appelé les futuribles, doivent eux-mêmes 

dépendre des choix des créatures, sinon ce ne serait pas des conditionnels de la 

liberté. Il faut donc admettre une dépendance de la science divine à l’égard de ce 

qui ne vient pas de Dieu et qui n’est pas une nécessité absolue (comme le sont les 

vérités et les possibles logiques). Surtout, il faut admettre que l’existence d’une 

créature libre, sa création par Dieu, doit dépendre de la science moyenne de ce 

que ferait cette créature dans telle ou telle situation ; autrement dit elle doit 

dépendre de choix que ferait une créature qui n’existe pas (encore). Sans aller 

plus loin on pourra admettre que ce qui fait la ressource de la solution moliniste 

peut aussi constituer une objection tant la notion de science moyenne et son 

usage pour créer le monde peut sembler inintelligible16. 

Si l’on prétend se passer de la science moyenne des conditionnels de la liberté, 

une conséquence de la connaissance divine du futur contingent vient également 

heurter notre pouvoir de compréhension : les pensées ou les jugements divins 

portant sur ces futurs contingents que sont les actes libres doivent en dépendre. 

Non seulement ils sont rendus vrais par ces réalités futures, mais leur existence 

même dépend de ces réalités futures. Si elle n’en dépendait pas, alors il faudrait 

admettre que Dieu pourrait se tromper : il pourrait penser que la bataille navale 

aura lieu alors que finalement elle n’aura pas lieu. Pour éviter cette inacceptable 

éventualité et sauver l’infaillibilité divine, il convient de dire que, 

nécessairement, tout ce que Dieu juge être vrai est vrai. Si Dieu juge que la bataille 

navale aura lieu, elle aura lieu. Mais s’il est contingent que la bataille navale ait 

lieu, elle pourrait ne pas avoir lieu. Et si elle n’avait pas lieu, comme Dieu ne peut 

se tromper, il faut dire que Dieu n’aurait pas jugé qu’elle aurait lieu. Le seul 

moyen de rendre ces affirmations compatibles, c’est de poser la dépendance de 

l’existence des jugements divins à l’égard du futur contingent qu’ils ont pour 

objet. Autant la dépendance de la vérité d’un jugement à l’égard du futur semble 

acceptable, autant la dépendance d’un jugement à l’égard du futur paraît 

 
15 La science moyenne est appelée ainsi parce qu’elle est intermédiaire (media) entre cette 

science libre et la science divine naturelle (indépendante de la volonté divine) de toutes les 

nécessités et de tous les possibles, notamment des choix possibles des créatures libres. Voir 

Molina dans Freddoso (1988).  

16 Pour une défense de la solution moliniste, voir Flint 1998, et pour une défense mitigée, 

Michon (2004, ch. 8–10). Je m’en tiens ici à des réserves de base, mais fortes, seulement pour 

souligner que le théisme ouvert n’a pas à faire face à ces objections. 



CYRILLE MICHON 
 

 178 

problématique. Si l’on parle de fait souple à propos de faits qui peuvent dépendre 

de ce qui n’est pas encore et de fait dur pour les faits établis et que rien à l’avenir 

ne pourra affecter, il semble que la vérité d’un jugement sur le futur contingent 

soit un fait souple, mais que l’existence du jugement soit un fait dur : il semble tout 

autant établi que Dieu, ou qui que ce soit, a jugé à t1 qu’il y aurait une bataille 

navale à t3, qu’il est établi que Napoléon a gagné Austerlitz ou perdu Waterloo. 

La conception d’une connaissance infaillible du futur contingent impose de dire 

que, dans le cas de Dieu, l’existence d’un jugement sur le futur est un fait souple 

(dépendant de ce futur). Cela choque notre intuition et impose une notion de 

jugement bien différente pour Dieu et pour nous.  

Le paradoxe va plus loin que cette équivocité. Quelle que soit la nature du 

jugement divin, il est vraisemblable qu’elle doive permettre de penser qu’une 

action divine soit guidée par (et donc dépendante de) un tel jugement. Mais si le 

jugement dépend du futur, l’action divine – passée – doit elle-même dépendre 

du futur. Si Dieu juge qu’il y aura demain une bataille navale, et décide en 

conséquence de faire se lever une brume favorable à celui des deux camps qu’il 

soutient, alors cette décision, et la conséquence qui s’ensuit inévitablement (les 

décisions du Seigneur sont toujours équitables mais aussi toujours suivies 

d’effet), la brume elle-même, doivent dépendre du futur. Il dépend de ce qui 

arrivera demain que la brume se lève aujourd’hui. C’est un problème, car le 

matin de la bataille, la brume s’est levée ou pas, et il semble que ce qui arrivera 

plus tard dans la journée soit sans pertinence. Supposons que Dieu juge qu’il y 

aura une bataille et décide de faire se lever une brume, et que la brume se lève. 

Si nous nous situons le matin du jour J, il est vrai que la brume s’est levée, mais 

il n’est pas encore vrai et il peut être faux que la bataille aura lieu (c’est 

contingent). Si elle n’a pas lieu alors Dieu n’aura pas jugé qu’elle aurait lieu, et 

n’aura pas fait se lever la brume : la brume qui s’est levée ne se sera pas levée…17 

On comprend, devant ces difficultés, l’intérêt que peut revêtir la conception 

de l’atemporalité divine. En retirant Dieu de la succession du temps, on semble 

supprimer le problème de la connaissance du futur, puisqu’il n’y a plus de futur 

pour Dieu. Il voit le futur comme le présent ou le passé d’un regard hors du 

temps, en un sens simultané à tous les points du temps. Plus de prescience, et 

plus d’argument fataliste à partir de la prescience. Plus besoin de percer le 

mystère d’une vision du futur, ou d’admettre le mystère plus grand encore d’une 

science moyenne des conditionnels de la liberté. Plus besoin de distinguer faits 

durs et faits souples, ou du moins de tenir pour souples des faits qui nous 

semblent incontestablement durs, établis sans dépendre de ce qui arrivera. Mais 

cette conception classique depuis Augustin, Boèce et Thomas d’Aquin se heurte 

également à des difficultés pressantes. Je n’en retiens que deux. 

 
17 L’objection est notamment travaillée par Hasker (1989). 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 179 

La première est celle de maintenir une conception de Dieu comme ayant des 

attributs personnels s’il doit être détaché de toute succession. Que signifie une 

vie sans la moindre évolution, même seulement une vie spirituelle, mentale, sans 

aucune forme de procès ne serait-ce que celle du passage d’une pensée à une 

autre18 ? Sans parler des révisions qu’une telle conception impose à la 

représentation naturelle et biblique d’un Dieu qui interagit avec les créatures : 

qui promet, écoute, attend, réprimande, répond aux demandes en les exauçant 

parfois. Toutes ces attitudes, ces actions et réactions, doivent être comprises 

comme métaphoriques. Dieu ne répond pas à une demande qui l’instruirait d’un 

besoin : il sait et veut agir d’une manière telle, la prière ne l’instruit pas, mais il 

veut que l’impétrant entre dans cette démarche qu’il connaît éternellement et 

veut éternellement satisfaire ou pas. Bref, la conception d’un Dieu hors du temps 

réclame des révisions de nos représentations qui imposent un aveu d’ignorance, 

de notre part, sur la réalité que nous prétendons signifier ou décrire dans un 

vocabulaire irréductiblement temporel.  

Cette théologie négative de l’éternité divine n’a pas rebuté les partisans de la 

conception classique, ceux d’hier et ceux d’aujourd’hui. Il me semble que la 

difficulté suivante est plus problématique pour les tenants de l’atemporalité 

divine. Ils prétendent que le problème de la prescience ne se pose plus, puisque, 

à strictement parler, il n’y a pas de prescience divine, mais seulement une science 

atemporelle. Mais ils doivent envisager le « problème du prophète »19. Le 

prophète est dans le temps. Si Dieu lui communique (par une action atemporelle) 

la connaissance d’événements présents pour Dieu mais futurs pour lui, le 

prophète jouira donc de la connaissance du futur, et comme cette connaissance 

aura la garantie divine, elle sera infaillible. Si le prophète sait (et dit) qu’il y aura 

demain une bataille navale, comment cela pourrait-il ne pas arriver ? Pourtant, si 

la bataille est contingente, elle peut ne pas arriver. Pour éviter de se retrouver 

dans la situation des conceptions précédentes (seulement en remplaçant Dieu par 

le prophète), le tenant de la science atemporelle doit expliquer ou bien que Dieu 

n’inspire pas une véritable connaissance au prophète, ou bien qu’il n’y a pas 

vraiment de prophétie portant sur des futurs contingents. Par exemple, on a pu 

estimer que la plupart des prophéties portant sur le futur étaient de nature 

conditionnelle (ce qui pourrait être un argument en faveur de la doctrine 

moliniste), comme la prophétie faite à David par le prophète Nathan, que s’il 

reste dans la ville de Kégila, Saül l’assiègera, mais que s’il la quitte, la ville sera 

 
18 Pour Thomas d’Aquin, ce que nous appelons les pensées divines ne sont qu’une seule et 

même pensée (un seul acte de pensée), la pensée qu’il a de lui–même, et des diverses 

participations de sa nature, dont celles qu’il a voulu/veut réaliser et qui constituent le monde 

actuel. 

19 Voir Kretzmann et Stump (1991) qui adaptent la conception « thomiste » de l’éternité 

atemporelle au cas du prophète. 



CYRILLE MICHON 
 

 180 

laissée libre (I Samuel 23, 11–12)20. Mais peut-on en dire autant des prophéties de 

Jésus concernant la trahison de Judas ou le reniement de Pierre (voir Mc 14, 18 et 

20–21) ? S’il s’agit de prophéties catégoriques, une solution consisterait à soutenir 

qu’au moment de leur énonciation, le futur est fixé, et que les agents concernés 

ne jouissent plus de liberté, mais que cela ne veut pas dire qu’ils n’ont jamais été 

libres et ne sont pas responsables de leurs actes, seulement que la prophétie est 

formulée à un moment où ils sont déjà engagés de manière irréversible (ce qui 

permet de compter ces actions comme des péchés, imputables, car leurs auteurs 

ont pu à un moment – avant la prophétie – se comporter autrement). Mais là 

encore, on pourra trouver la parade un peu tirée par les cheveux, et en tirer 

argument contre la conception qu’elle prétend sauvegarder. 

Enfin, que l’on tienne pour une connaissance du futur comme futur ou du futur 

comme présent, il y a une objection générale à cette omniscience universelle : celle 

de l’utilité d’une telle science complète pour la providence divine. Une 

connaissance sert à un plan d’action quand elle est partielle, l’action reposant sur 

cette connaissance partielle vise à déterminer un futur qui ne l’est pas encore, et 

qui n’est donc pas connu (le général décide de l’offensive sur la base 

d’informations concernant les forces en présence, le terrain, peut-être aussi les 

intentions de l’adversaire, et des conjectures ou probabilités de succès, mais 

évidemment pas en fonction du résultat de l’offensive future qu’il n’a pas encore 

décidée). Si le futur est connu, si le résultat de l’action est déjà donné, à quoi sert-

il de délibérer, de réaliser un plan d’action et même d’agir ? Certes, l’action est 

peut-être inévitable, étant elle-même prévue (ou connue éternellement), mais il 

n’y a pas de justification à s’y engager, juste une explication du fait qu’on s’y 

engage. L’objection devrait être mieux développée, et l’a été par d’autres21. Je 

voulais juste l’ajouter pour alourdir le fardeau et augmenter les raisons de 

rechercher une conception alternative, comme le théisme ouvert. 

Ces objections ne fortifient le théisme ouvert que de manière négative. Encore 

faut-il qu’il ait pour lui des raisons positives. Ses défenseurs peuvent arguer qu’il 

jouit à peu de choses près des mêmes appuis que les théories rivales : la plupart 

des attributs divins classiques peuvent être maintenus tels quels. La temporalité 

divine peut paraître un changement notable et il l’est au regard de la tradition, 

mais pas tant au regard de la dogmatique chrétienne par exemple, qui se contente 

de dire que Dieu est éternel (sans commencement ni fin), sans spécifier la nature 

de l’éternité (temporelle, avec succession, ou atemporelle, sans succession). La 

différence principale, pour ce qui nous concerne, est la thèse d’une ignorance du 

futur contingent. Cette thèse ne limite pas l’attribut de toute-puissance : certes, la 

 
20 Le passage en question est une des sources de la doctrine moliniste des conditionnels de la 

liberté. 

21 Toujours Hasker (1989). C’est une version théologique de l’argument paresseux. 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 181 

puissance divine ne saurait porter sur le passé, mais cela tout le monde l’accepte. 

Même Dieu ne peut pas faire que ce qui a été n’ait pas été. Depuis le poète 

Agathon cité par Aristote, cette nécessité du passé, qui constitue comme une 

limite conceptuelle à la toute-puissance a été admise par la tradition du théisme 

classique22. Et il peut faire tout ce qu’il veut concernant l’avenir, du moins tout ce 

qui est possible – ce qui exclut qu’il détermine un acte libre. Mais là encore, cette 

limitation de la toute-puissance par le possible (logique et métaphysique) est 

traditionnelle. Si la toute-puissance est tournée vers le futur, l’omniscience, elle, 

est tournée vers le passé et le présent, soit vers ce qui est déterminé et nécessaire 

au sens où nul ne peut rien y changer. La limite, qui introduit une différence avec 

le théisme classique, est qu’elle ne porte sur le futur que dans la mesure où celui-

ci est déjà déterminé par le passé et le présent, et ne laisse échapper que le futur 

contingent – que celui-ci fasse l’objet de propositions ayant une valeur de vérité 

ou pas. Il y a donc une asymétrie dans la connaissance que Dieu a des événements 

temporels puisque les uns (passés et présents) sont connus directement, les autres 

(futurs déterminés) le sont de manière quasi-inférentielle, à partir des premiers. 

Le théisme ouvert a donc le grand avantage de sauver l’essentiel de la conception 

théiste classique sans se trouver en butte aux objections évoquées. Cela ne veut 

évidemment pas dire qu’il n’y a pas d’objection au théisme ouvert. 

 

Contra – la thèse de l’asymétrie cognitive en question 

 

L’objection que l’on peut dire traditionnelle à la thèse non-traditionnelle du 

théisme ouvert est qu’il modifie quand même trop la conception de Dieu. J’ai 

évoqué la question de la temporalité et n’en dirai pas plus. Quant à celle de la 

science divine limitée à une partie du futur et faisant place à une ignorance divine 

des actes libres à venir, on peut lui objecter des passages de l’Ecriture, des 

arguments philosophiques et des déclarations dogmatiques. Sur le premier point, 

tous sont d’accord pour dire que l’Ecriture abonde en passages qui supportent le 

théisme ouvert : Dieu ayant des attitudes temporelles (attente, remords, 

vengeance), et semblant espérer ou craindre une décision humaine qu’il ne 

connaît pas (encore). Sur le second point, il me semble que la discussion en cours 

montre que le sujet n’est pas réglé, et il ne serait pas de bonne philosophie de 

citer de grands auteurs comme des autorités. Reste le lieu où l’argument 

d’autorité est utilisé à bon escient : celui des déclarations dogmatiques, 

notamment dans le catholicisme. Car il convient de dire qu’aucune déclaration 

du premier millénaire ne soutient expressément l’omniprescience divine, et on 

 
22 On discute sur le point de savoir si Pierre Damien (XIe s.) n’y a pas fait exception dans sa 

lettre sur la toute–puissance divine, mais ce serait de toute façon une exception (la question peut 

aussi être posée à propos de Descartes et sa doctrine de la création – arbitraire – des vérités 

éternelles, même si la réalité du passé semble plus dure que les vérités éternelles). 



CYRILLE MICHON 
 

 182 

aura du mal à en trouver d’un concile œcuménique avant la Réforme ou du 

Magistère catholique juste après avec le Concile de Trente. La seule référence 

explicite à une connaissance divine des futurs contingents me semble être leur 

présence au sein de l’énumération des objets de la science divine dans le texte de 

la constitution Dei Filius du Concile Vatican I23. Ce n’est pas négligeable, mais 

c’est peu. Et surtout, il pourrait y avoir lieu de discuter du sens exact de cette 

connaissance des futurs contingents. Une chose est de dire que Dieu connaît des 

futurs contingents, une autre de dire qu’il connaît tous les futurs contingents. Le 

texte ne fait pas la différence24. 

Cela étant, je ne vais pas entrer dans une discussion qui me dépasse largement 

et qui dépasse le strict cadre de l’argumentation philosophique. A chacun de voir 

la place qu’il donnera à cet argument d’autorité. Pour ce qui me concerne, je 

voudrais faire valoir une objection levée par Jonathan Kvanvig et qui porte sur 

l’asymétrie cognitive de la science divine du futur : une partie du futur est 

connue au même sens que le sont le passé et le présent, même si c’est de manière 

indirecte, l’autre partie du futur est conjecturée, et peut-être même parfois 

simplement ignorée25. Kvanvig y voit une difficulté majeure. C’est à elle que je 

voudrais maintenant m’intéresser pour mettre à l’épreuve philosophiquement la 

doctrine du théisme ouvert.  

 

L’objection  

 

On vient de le voir, selon le théisme ouvert, la connaissance divine du futur se 

divise en deux parties : celle qui est censée être certaine (véritable connaissance 

du futur tel qu’il sera), et celle qui a la forme d’une conjecture et ne donne donc 

pas véritablement une connaissance (hormis celle de la probabilité de la 

conjecture) puisqu’elle peut être infirmée. L’objection consiste à dire qu’une fois 

opérée cette distinction, on en vient à conclure qu’aucune partie du futur ne peut 

faire l’objet d’une connaissance certaine. La raison en est que le futur n’est pas 

connu en lui-même, mais doit se fonder sur une connaissance du présent et/ou 

du passé. Et cela du côté de Dieu ou du côté du monde, mais dans les deux cas, 

la connaissance certaine du présent et/ou du passé ne garantit pas celle du futur. 

Du côté de Dieu, on peut estimer que Dieu étant tout-puissant, ses décrets sont 

infaillibles, et tout ce qu’il décide doit être réalisé. Encore faut-il se limiter à ses 

 
23 Voir Denzinger (Symboles et définitions de la foi catholique) n. 3003, à propos de la Providence 

qui dispose toutes choses (Sg 8,1) et les voit toutes (He 4,13), le Concile ajoute « y compris celles 

que l’action libre des créatures produira » (ea etiam quae libera creaturarum actione futura sunt). 

24 Il ne précise pas non plus la nature de la connaissance ou de la vision divine. 

25 Voir J. Kvanvig (2011, 66–83), essay 4 “Open Theism and the Future”. La discussion qui suit 

ne fait pas justice à la richesse et à la subtilité des analyses de Kvanvig : je retiens l’essentiel, mais 

mes objections ne dépendent pas du détail de la critique de Kvanvig. 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 183 

décrets irrévocables, car si Dieu change d’avis (comme il épargne Ninive qu’il 

s’apprêtait à détruire), alors le décret révoqué n’est évidemment pas réalisé. On 

peut distinguer parmi les décrets irrévocables ceux qui doivent être 

immédiatement accomplis : Dieu dit que la lumière soit, et la lumière fut. Mais la 

connaissance de type pratique de l’action en train de se faire n’est pas vraiment 

tournée vers le futur. Dieu connaît le présent qu’il décide de voir réalisé. Les 

décrets qui donnent lieu à une connaissance du futur sont ceux dont la réalisation 

est nécessairement différée, postérieure à la formation du décret. De tels décrets 

diachroniques peuvent-ils être irrévocables ? Il faudrait pour cela que Dieu 

s’oblige à les accomplir, et qu’il soit contradictoire que Dieu ne les accomplisse 

pas. On comprend que certaines actions divines ne peuvent pas ne pas avoir lieu 

sans contradiction : Dieu ne peut pas ne pas s’aimer. Mais ce sont des actions 

« naturelles », que Dieu accomplit en vertu de sa nature divine, et qui n’ont 

besoin d’aucun décret. Dira-t-on que Dieu ne peut pas manquer à sa promesse, 

puisqu’il est loyal par nature ? Mais s’il est sans doute logiquement impossible 

que Dieu soit déloyal ou injuste, il ne va pas de soi qu’il soit toujours déloyal ou 

injuste de manquer à sa promesse. On ne voit pas de raison logique, ni même de 

raison morale, qui ferait que Dieu agirait forcément mal s’il manquait à une 

promesse particulière. Il pourrait avoir de bonnes raisons de le faire, dans ce cas 

précis, et alors l’action divine ou moralement juste serait de manquer à la 

promesse. Bref, il n’est pas évident qu’un seul décret libre de Dieu soit 

irrévocable. Or, si de tels décrets ne sont pas irrévocables, ils ne peuvent pas 

donner lieu à une connaissance du futur, seulement à une conjecture. 

Du côté du monde, le présent et/ou le passé ne peuvent donner lieu à une 

connaissance certaine du futur que s’ils déterminent ce futur. Mais le 

déterminisme causal, en admettant qu’il existe, et qu’il soit même créé ou décidé 

par Dieu, ne serait pas violé par l’intrusion d’une force extérieure non couverte 

par les lois de la nature. Si les lois sont ceteris paribus, et même si l’on estime que 

la liberté humaine ne saurait faire exception et doit être jugée impossible ou 

comprise d’une manière compatibiliste (les agents libres ne pouvant agir 

autrement qu’ils ne le font), la possibilité d’une intervention divine ne saurait 

être exclue. La possibilité du miracle est reconnue par la conception régulariste, 

humienne, des lois de la nature. Selon cette conception, les lois sont des 

régularités vraies, et donc par définition inviolables (toute violation révèlerait 

qu’il ne s’agissait pas d’une loi). Mais ces lois sont inconnaissables avant la fin du 

monde : ce que nous connaissons et supposons être des lois sont des quasi-lois, 

des régularités vraies jusqu’ici. Un miracle est une violation des lois de la nature 

entendues comme quasi-lois, des régularités jusqu’ici. Sans doute n’avons-nous 

pas de raison naturelle de penser que ces quasi-lois ne sont pas des lois, qu’elles 

seront ou peuvent être violées. Et Hume a donné un argument célèbre pour 

soutenir que nous ne pouvions pas non plus rationnellement croire qu’une telle 



CYRILLE MICHON 
 

 184 

quasi-loi a été violée sur la base d’un témoignage (le miracle rapporté étant 

toujours moins crédible que l’insincérité ou la faillibilité du témoin)26. Mais le viol 

d’une quasi-loi est une possibilité. Et nous sommes incapables de distinguer une 

quasi-loi non violée d’une loi véritable si nous ignorons le futur. Nous sommes 

incapables et Dieu aussi, si sa connaissance du futur doit reposer sur celle des 

lois. La possibilité du miracle interdit donc d’envisager une connaissance certaine 

du futur déterminé par le passé/présent et les lois. Cela, selon la conception 

régulariste de la causalité. Car si l’on envisage une conception bien différente 

comme celle de la tradition aristotélicienne qui admet des pouvoirs naturels, 

potentialités et tendances à produire des effets, il est encore plus clair qu’une 

puissance surnaturelle, comme celle de Dieu, doit pouvoir les surmonter. La 

connaissance d’aucun pouvoir naturel ne garantit donc la connaissance du futur 

à partir du présent et du passé27.  

La thèse de l’asymétrie de la connaissance divine paraît ainsi intenable, car elle 

conduit à dire non seulement que Dieu ignore le futur contingent, mais qu’il 

ignore tout le futur. Soit le futur est totalement indéterminé, soit il est déterminé 

par des causes présentes ou passées. Si ces causes sont des décrets divins, Dieu 

peut les changer, et sa volonté à un moment donné que le futur soit tel ne l’assure 

pas que le futur sera tel puisqu’il peut changer d’avis. Si les causes sont 

naturelles, créées, qu’on les pense comme des antécédents réguliers suivant des 

lois de la nature ou comme des pouvoirs naturels, Dieu peut passer outre, et elles 

ne lui donnent donc pas une connaissance infaillible du futur. La conclusion que 

Dieu ignore tout le futur (même s’il peut en conjecturer une bonne partie) peut 

paraître beaucoup plus problématique que sa seule ignorance du futur 

contingent. L’argument philosophique contre le théisme ouvert se résume donc 

à ceci que, si Dieu n’a pas une connaissance directe du futur, alors il n'a pas du 

tout de connaissance du futur. Mais s’il a une connaissance directe du futur, que 

le futur soit contingent ne devrait pas y faire obstacle, et le théisme ouvert n’a 

pas de raison d’être sur ce point. 

 

Réponse  

 

La thèse de l’asymétrie de la connaissance divine constitue donc une menace 

pour toute conception d’une connaissance infaillible. Avant d’accepter ce verdict, 

il convient de noter que la critique de la thèse de l’asymétrie que je viens de 

restituer repose sur un certain nombre de présupposés.  

 

 
26 Enquête sur l’entendement humain X, « Des miracles ». 

27 Kvanvig développe abondamment ce point, mais la conclusion est bien celle–là. 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 185 

- Elle admet l’immutabilité de la vérité, soit une conception atemporelle de la 

valeur de vérité d’une proposition : toute proposition (contenu de 

jugement ou d’énoncé) est vraie ou fausse et si elle est vraie, elle l’est sans 

relativité au temps. 

- Elle repose sur une conception théorique de la connaissance, selon laquelle 

la connaissance dépend de l’être. Il n’est évidemment pas question de dire 

que l’on peut connaître ce qui n’est pas : il y a une équivalence logique 

entre l’être et la vérité (‘la neige est blanche’ si et seulement si la neige est 

blanche), et pour un être infaillible, entre l’être connaissable et la 

connaissance (‘la neige est blanche’ est connaissable si et seulement si un 

être omniscient et infaillible sait/croit que la neige est blanche). Mais la 

relation de dépendance ontologique ou causale peut aller dans le sens de 

l’être vers la connaissance. C’est le modèle théorique : X sait que p, parce 

que p ou parce que p est vrai. Et elle peut aller en sens inverse, c’est le 

modèle pratique : p, parce que X sait que p (en voulant que p soit le cas et 

en faisant en sorte que p). Pour un être infaillible dans ses actions faire 

intentionnellement que p soit le cas, c’est savoir que p est le cas, et p est le 

cas parce que l’agent en question fait que p soit le cas, et le sait. 

- De ces deux présupposés (immutabilité de la vérité et conception 

théorique de la connaissance) suit le troisième, qui n’en est donc pas 

vraiment un – mais la conséquence des deux autres : l’immutabilité de la 

connaissance divine. Ce que Dieu sait, Dieu ne peut pas cesser de le savoir. 

 

Les deux premiers présupposés que je viens de dégager indiquent deux manières 

de résister à la critique de la thèse de l’asymétrie. 

La première consiste à mettre en cause l’immutabilité de la valeur de vérité 

d’énoncés portant sur le futur. Cette contestation a notamment été l’œuvre de 

Peter Geach, qui l’a formulée de manière assez lapidaire, mais elle a été 

développée plus précisément par Patrick Todd28. C’est une réflexion sur la notion 

de prévention qui a conduit Geach (ou qui lui a permis de donner une justification) 

à la thèse de la mutabilité des valeurs de vérité. La situation suivante paraît 

possible : à t1 il est vrai que p sera le cas à t3, mais à t2 il n’est plus vrai que p sera 

le cas à t3. Par exemple, lundi il est vrai qu’il y aura une bataille navale mercredi, 

ainsi en a décidé Thémistocle, et les ordres de l’amiral sont toujours suivis. Mais 

mardi une tempête s’est levée et Thémistocle a dû réviser son plan (autre 

exemple : il est vrai, à 17h, que le train arrivera en gare à 19h, c’est ce qu’indique 

le tableau horaire, mais un accident sur la voie conduit à modifier à 18h cette 

indication pour celle d’une arrivée retardée à 20h, et il n’est plus vrai qu’il 

arrivera à 19h). Si l’on introduit Dieu dans le scénario, un sujet de connaissance 

 
28 Geach (1977, ch. 3), développé par Todd (2011). 



CYRILLE MICHON 
 

 186 

infaillible, et qui connaît tout le présent (il est omniscient), il semble que la 

situation suivante soit donc possible : Dieu sait à t1 que p sera le cas à t3, mais il 

sait ensuite à t2 que p ne sera pas le cas à t3. Ce faisant, il faut en conclure qu’il 

est faux que pour toute proposition vraie à t, Dieu savait qu’elle serait vraie à 

tout moment avant t. Il faut qualifier l’attribut de l’omniscience, ou le remplacer. 

L’une ou l’autre opération peut être accomplie en se limitant à l’idée d’une 

omniscience ouverte que l’on peut caractériser ainsi 

 

Omniscience ouverte : pour tout t, Dieu sait à t ce qui est vrai (et 

connaissable) à t 

 

D’où il suit que pour tout t et pour tout p, Dieu sait à t que p ou que non-p. 

Le coût de cette réponse est bien sûr celui d’une relativisation de la vérité et 

du futur au temps, et une relativisation qui n’est pas celle de l’énonciation ou de 

la connaissance de la vérité et du futur. Il faut admettre qu’une proposition n’est 

pas vraie ou fausse absolument, mais qu’elle est vraie ou fausse en un point du 

temps. Mais cela implique que le futur peut changer, non pas au sens où ce qui 

était futur est devenu présent puis passé, mais que, tout en restant futur, ce qui 

était futur à un moment donné peut ne plus être futur à un autre moment. Si l’on 

objecte que, une fois le temps futur passé, il est manifeste que ce qui a eu lieu 

était le seul futur au moment antérieur, il faudra répondre que l’on n’admet pas 

sans qualification que si p s’est réalisé il a toujours été vrai que p se réaliserait29. 

Cela a dû être vrai à un moment, et au dernier moment avant la réalisation de p. 

Si l’on insiste pour dire que puisque p s’est réalisé il n’est pas possible que le 

futur à un moment donné ait pu être non-p, on répondra que c’est une pétition 

de principe en faveur de l’immutabilité de la vérité. L’argument de la prévention 

vise à donner l’intuition que ce principe est contestable. Mais je dois reconnaître 

que cette conséquence n’est pas très intuitive non plus.  

La seconde résistance à la critique de la thèse de l’asymétrie a sans doute plus 

d’attraits : elle met en cause le modèle théorique de la connaissance du futur, et 

suggère que le modèle pratique est plus approprié pour rendre compte de la 

connaissance divine. La distinction des deux modèles est aisée à illustrer par des 

exemples classiques dans la tradition aristotélicienne, qu’Elizabeth Anscombe a 

su reprendre dans son analyse de l’action intentionnelle. La connaissance 

théorique ou observationnelle est par exemple celle que possède l’observateur de 

 
29 Telle serait la réponse au paradoxe rappelé plus haut de la conjonction de la thèse de 

l’ouverture du futur et de la rétrodiction de la valeur de vérité. Cette fois on admet qu’à un 

moment il était vrai de dire que p serait le cas, bien que plus tard, on puisse dire qu’il n’était pas 

vrai que p serait le cas, puisque p ne s’est pas réalisé. Mais c’est que le premier énoncé parlait du 

futur tel qu’il existait dans le présent, tandis que le second parle du futur tel qu’il existe en lui–

même – une fois qu’il n’est plus futur. 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 187 

la maison quand il sait que la maison a quatre fenêtres. C’est parce que la maison 

a quatre fenêtres qu’il les voit, et parce qu’il les voit qu’il peut ainsi en juger. Sa 

connaissance s’ajuste au monde qu’il observe. A l’inverse, l’architecte sait que la 

maison a quatre fenêtres parce qu’il en a ainsi décidé et qu’il les fait ou les fait 

faire. Il n’a pas besoin d’observer la maison (même s’il le fera pour mieux guider 

son action), et ce n’est pas de l’observation qu’il tire sa connaissance. Ce n’est pas 

du fait que la maison a quatre fenêtres qu’il sait qu’elle a quatre fenêtres, mais 

c’est parce qu’il le fait qu’il le sait et qu’elle a quatre fenêtres. Cette fois, le monde 

s’ajuste à sa connaissance. Et dans le cas du Dieu créateur, architecte de l’univers, 

la proposition peut s’étendre à tout, c’est le sens de l’adage scientia Dei causa 

rerum30. 

Maintenant si l’on fait place à la notion d’une telle connaissance pratique, les 

notions d’erreur et d’ignorance doivent également être pensées de manière 

pratique. Il faut notamment distinguer l’erreur que peut commettre un sujet 

délibérant sur une action à accomplir mais qui porte sur la représentation qu’il a 

de la situation, de la valeur des moyens qu’il décide de mettre en œuvre ou de la 

probabilité de succès et d’échec de son entreprise. Ce sont là des connaissances 

théoriques, si ce sont des connaissances. Et, s’il se trompe ou ignore tel ou tel 

aspect, il s’agit d’erreur et d’ignorances théoriques (sur un fait, sur un lien causal, 

sur une probabilité). Par exemple si la maison s’écroule en raison d’une faute de 

calcul sur la résistance des matériaux, c’est une erreur théorique. On doit 

distinguer l’erreur théorique de l’erreur pratique qui se manifeste dans une 

maladresse ou une incompétence faisant manquer l’objectif. On ne saurait 

attribuer à Dieu ni l’une ni l’autre sorte d’erreur. Mais je voudrais en distinguer 

une troisième, que l’on pourrait appeler la « défaite pratique », et qui a lieu 

lorsque l’agent change d’avis et d’objectif et abandonne donc une action visée, 

voire commencée, et la connaissance qui va avec (il la défait). Si la connaissance 

divine du futur est une connaissance pratique, elle peut s’exposer à une telle 

défaite. La connaissance divine porte sur les objectifs, et sur les moyens à mettre 

en œuvre pour les atteindre, ce qui correspond à la partie du futur où Dieu exerce 

son contrôle. Mais comme il peut changer d’objectifs, sa connaissance doit elle-

même pouvoir changer en conséquence. 

Une connaissance d’un objectif qui n’est finalement pas atteint est-elle une 

connaissance du futur ? Était-elle une connaissance d’un futur qui ne s’est pas 

réalisé ? Il me semble que l’idée de connaissance pratique et celle d’un sens que 

l’on peut donner au futur changeant permet de répondre positivement. En tout 

cas, elle permet d’avoir un usage du concept de connaissance qui s’accommode 

de ce paradoxe. La connaissance pratique du futur n’impose pas, comme la 

connaissance théorique du futur, qu’il faille que ce futur se réalise : il suffit qu’il 

 
30 Voir Somme de théologie I, q. 14, a. 8 et Anscombe (1957, § 48). 



CYRILLE MICHON 
 

 188 

ait été devant se réaliser. Cela étant, nous pouvons distinguer dans la connaissance 

pratique du futur différents degrés, dont certains s’accordent avec l’idée d’une 

connaissance immuable et ne font pas de différence avec la connaissance 

théorique. Je propose de distinguer ainsi 

 

1. Les objectifs divins nécessaires (métaphysiquement), comme l’amour divin 

de soi – aucun changement n’est possible, la connaissance que Dieu a de 

l’amour qu’il se portera éternellement à lui-même est immuable. 

2. Les objectifs divins contingents immuables : il s’agit de décisions libres mais 

irrévocables, comme certaines peuvent apparaître telles dans la Bible (des 

choses cachées mais décidées depuis la fondation du monde, ou plus tard : 

L’Incarnation et la Rédemption semblent en donner des exemples 

théologiques fermes), l’application de ces décrets divins est assurée par la 

toute-puissance divine. 

3. Les objectifs divins contingents muables : ce sont les actions prévues par 

Dieu, mais qu’il peut abandonner et abandonne parfois comme la 

destruction de Ninive – le Déluge fait figure d’une colère qui conduit Dieu 

à détruire (partiellement) ce qu’il a créé, mais ensuite à s’engager à ne plus 

recommencer. 

4. Les états de choses que Dieu peut souhaiter mais qu’il ne contrôle pas, en 

particulier (et peut-être seulement) les choix libres de ses créatures et les 

siens propres. Il s’agit d’états de choses que Dieu peut néanmoins estimer 

avec la compétence maximale qui est la sienne, donnant lieu alors à des 

croyances divines susceptibles d’erreurs ou, si l’on veut éviter cette 

attribution infâmante pour la divinité, de prise de risques qui peut être 

frustrée, fondée sur des croyances vraies concernant les probabilités (de 

choix des créatures). Mais il pourrait aussi s’agir d’états de choses que 

Dieu n’a pas les moyens d’estimer (la créature répondra-t-elle à son 

appel ? dans le cas de Paul cela semble presque contraint, dans celui de 

Marie probable, dans le cas du jeune homme riche de l’évangile plutôt 

indécis). En ce cas, il conviendrait de dire que Dieu ignore ce qui est 

impossible à connaître ou seulement à estimer. 

 

Il faut ici remarquer – et je remercie l’auteur de cette remarque31 – que cette 

seconde manière de résister à l’argument de Kvanvig semble n’être qu’un cas 

particulier de la première. Il s’agit une fois encore de relativiser la valeur de vérité 

d’un jugement sur le futur en matière contingente au moment où ce jugement est 

formé. Les tendances présentes sont ici les décrets divins (et sans doute Geach 

 
31 Il s’agit bien sûr d’un relecteur anonyme et attentif de cette étude, qui m’a conduit à une 

révision importante de l’argument présenté ici, et à un net affaiblissement de sa conclusion. 



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 189 

avait-il également ce modèle en vue). Elles prennent un tour pratique, et surtout 

la connaissance que l’auteur de ces décrets a de leurs réalisations est pratique. 

Mais le détour par la connaissance pratique et l’idée de défaite et de défaisabilité 

d’un décret aboutit à la même conséquence, qui semblait indésirable, d’une 

relativisation de la valeur de vérité. Sans doute, mais on pourrait alors tenter de 

montrer que cette conception pratique renforce la plausibilité du modèle de la 

vérité muable, et soutenir que ce modèle n’a de plausibilité que si cette mutabilité 

repose en dernière analyse non sur des faits bruts ultimes (comme pourraient 

l’être des lois de la nature ou des tendances naturelles), mais sur les décisions 

d’un agent, surtout si cet agent est créateur. Alors que la valeur de vérité d’un 

jugement factuel ne dépend que du fait jugé, et n’est pas relative au temps du 

jugement, celle d’un jugement pratique dépend de son auteur, puisque c’est alors 

le fait qui dépend du jugement. Il n’est toujours pas intuitif mais il est peut-être 

plus plausible de penser que ce qui dépend de moi à l’instant t est A et donc que 

A aura lieu, mais qu’un peu plus tard, c’est B et que A n’aura pas lieu. La solution 

proposée ici repose donc sur l’acceptation qualifiée de la conception de Geach et 

sur le caractère plausible de changements de décisions divines. Répond-elle à 

l’objection de manière satisfaisante ? Il me semble qu’il convient d’évaluer deux 

considérations : 1) la connaissance pratique défaisable est-elle vraiment une 

connaissance, ou le type de connaissance que l’on juge convenir pour Dieu ?, 2) 

peut-on vraiment tracer une limite entre les décisions irrévocables (2) et les 

décisions révocables (3) ? La valeur de la réponse à l’objection de Kvanvig 

suggérée ici dépendra de celle donnée à ces deux questions. Dans les deux cas, je 

crois que Kvanvig répondrait par la négative. C’est, néanmoins, à ce stade, la voie 

qui me semble la plus prometteuse. 

 

Conclusion 

 

Je ne voudrais pas prétendre avoir défendu le théisme ouvert, et ce n’était pas 

mon objectif. Le but de cette discussion a seulement été de faire valoir que cette 

conception non traditionnelle avait plusieurs arguments en sa faveur, qu’elle 

pouvait être comprise d’une manière qui conservait beaucoup d’aspects du 

théisme classique et sans doute bien assez au regard de la plupart des attitudes 

religieuses, et qu’elle avait quelques ressources pour se défendre contre 

l’argument de l’asymétrie cognitive mis en avant par Jonathan Kvanvig. Un 

théiste ouvert peut attribuer l’omniscience à Dieu, au sens où Dieu connaît tout 

ce qui est passé et présent, tout ce qui est inévitable et toutes les probabilités. Sa 

toute-puissance lui assure un contrôle maximal sur le futur : il arrive toujours à 

ses fins comme le Grand Maître aux échecs (l’image est de Peter Geach). Ne lui 

échappent que certains faits particuliers, notamment les actes libres de ses 

créatures. Mais s’ils ne lui échappaient pas, ils ne seraient pas vraiment libres. 



CYRILLE MICHON 
 

 190 

Enfin, le théisme ouvert rend compte de l’utilité de la science pour l’action et la 

réaction de Dieu et, ce faisant, permet de décrire le comportement divin d’une 

manière somme toute naturelle et proche des expressions bibliques. Un Dieu qui 

agit dans le temps, et tient compte de connaissances fiables mais limitées et en 

progression constante, peut répondre au sens strict aux prières qui lui sont 

adressées, accomplir des miracles qui font exception à ses propres décrets, ne pas 

être mis immédiatement en cause par l’existence du mal qu’il permet mais ne peut 

totalement empêcher dès qu’il a créé des êtres libres, décider librement de 

l’Incarnation du Rédempteur. Bref, le théisme ouvert n’est peut-être pas aussi 

problématique pour la théologie, pour la philosophie et pour la vie religieuse, 

que ses adversaires l’ont parfois dit et pensé. 

 

Bibliographie 
 

Anscombe, Elizabeth. 1957 [2002]. Intention. Traduction française par M. Maurice 

et C. Michon. Paris : Gallimard. 

Belnap, Nual, M. Perloff, and M. Xu. 2001. Facing the Future: Agents and Choices in 

Our Indeterministic World. Oxford : Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780195138788.001.0001.  

Fischer, John Martin and Patrick Todd. 2015. Freedom, Fatalism, and Foreknowledge. 

Oxford : Oxford University Press. 

Flint, Thomas. 1998. Divine Providence. A Molinist Account. Ithaca, New York : 

Cornell University Press. 

Freddoso, Alfred. 1988. « Introduction ». In On Divine Foreknowledge: Part IV of the 

Concordia, édité par Luis de Molina, 1–81. Ithaca, New York : Cornell 

University Press. 

Geach, Peter. 1977. Providence and Evil. Cambridge : Cambridge University Press. 

Hasker, William. 1989. God, Time, and Knowledge. Ithaca, New York : Cornell 

University Press. 

Jonas, Hans. Le Concept de Dieu après Auschwitz. 1984. Traduit de l’allemand par 

Philippe Ivernel, suivi d'un essai de Catherine Chalier. Paris : Payot & Rivages. 

Kvanvig, Jonathan. 2011. Destiny and Deliberation. Essays in Philosophical 

Theology. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199696574.001.0001.  

MacFarlane, John. 2003.“Future Contingents and Relative Truth”. Philosophical 

Quarterly 53: 321–336. https://doi.org/10.1111/1467-9213.00315.  

Marenbon, John. 2005. Le temps, l’éternité et la prescience de Boèce à Thomas d’Aquin 

(Conférences Pierre Abélard). Paris : Vrin.  

Michon, Cyrille. 2004. Prescience et liberté. Essai de théologie philosophique sur la 

providence. Paris : Presses Universitaires de France. 

https://doi.org/10.3917/puf.micho.2004.01.  

https://doi.org/10.1093/oso/9780195138788.001.0001
https://fr.wikipedia.org/wiki/Le_Concept_de_Dieu_apr%C3%A8s_Auschwitz
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199696574.001.0001
https://doi.org/10.1111/1467-9213.00315
https://doi.org/10.3917/puf.micho.2004.01


UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THÉISME OUVERT ? 
 

 191 

Michon, Cyrille. 2009. « Le libre arbitre », in Saint Augustin, dirigé par M. Caron, 

307–341. Cahiers d’Histoire de la Philosophie. Paris : Éditions du Cerf. 

Michon, Cyrille. 2015. « « La prescience et la liberté, le temps et l’éternité ». Une 

relecture du dernier livre (V) de la Consolation de Philosophie », Autour de la 

Consolation de Philosophie de Boèce, édité par A. Giavatto et F. Le Blay, 127–

163. Neully : Atlande.  

Ockham, Guillaume. 2007. Traité sur la prédestination. Traduction, présentation et 

notes par C. Michon. Vrin. 

Prior, A. N. 1962. « The Formalities of Omniscience ». Philosophy 37 : 114–129. 

https://doi.org/10.1017/S0031819100036780.  

Schellenberg, J.L. 2005. Prolegomena to the Philosophy of Religion. Cornell 

University Press. 

Stump, E. et Kretzmann, N. 1991. « Prophecy, Past Truth and Eternity », in 

Philosophical Perspectives 5. “Philosophy of Religion”, édité par J. Tomberlin,  

395–424. https://doi.org/10.2307/2214103.  

Swinburne, Richard. [1977] 2016. The Coherence of Theism. Oxford : Oxford 

University Press. Revised edition. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198779698.001.0001.  

Todd, Patrick. 2011. « Geachianism ». In Oxford Studies in Philosophy of Religion, 

vol. 3, édité par Jonathan Kvanvig, 225–251. Oxford : Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199603213.003.0011.  

Todd, Patrick. 2021. The Open Future. Why Future Contingents are All False. 

Oxford : Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780192897916.001.0001.  

https://doi.org/10.1017/S0031819100036780
https://doi.org/10.2307/2214103
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198779698.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199603213.003.0011
https://doi.org/10.1093/oso/9780192897916.001.0001

