2025 TheoLogica

An International Journal for Philosophy of Religion and Philosophical Theology
S. 1. DIVINE PROVIDENCE AND MODELS OF THEISM

DOI https://doi.org/10.14428/th].v9i2.88513

Une conception raisonnable du théisme
ouvert ?

CYRILLE MICHON
Université de Nantes
cyrille.michon@univ-nantes.fr

Résumé : Le théisme ouvert est une conception du Dieu des traditions
religieuses monothéistes qui admet une évolution temporelle de Dieu, et
des changements en Dieu. Elle se présente notamment comme une
interprétation plus fidele de la Révélation biblique que la conception
traditionnelle du Dieu parfait, dont I'existence est hors du temps. Cette
derniere semblait mieux répondre au défi d'une conciliation entre la
science et la providence divine d'un c6té et la liberté humaine de I'autre.
Le théisme ouvert, appliqué seulement a la conception de la science
divine, est favorable a la liberté, au prix d'une ingorance divine du futur
contingent, et d'une évolution de la connaissance divine. Apres avoir situé
le théisme ouvert sur I'échiquier des positions, j'envisage 1'objection de
Jonathan Kvanvig qui met en cause un asymeétrie cognitive en Dieu dans
sa connaissance du future, I'une éternelle et certaine, I'autre en constante
évolution de la conjecture vers la certitude. Je tente de répondre a cette
objection en montrant qu'elle n'a pas de conséquences dramatiques, et
qu'elle pourrait avoir des avantages philosophiques substantiels.

Mots clés : Théisme, liberté, prescience, futurs contingents

L’existence de Dieu menace celle de la liberté. Sans aller jusqu’a I'incompatibilité
radicale et la justification de 1’athéisme qu’en tirait Sartre (dans L’existentialisme
est un humanisme), il faut bien admettre que la philosophie et la théologie
classique ont au moins ressenti le besoin de répondre a une ou a des menaces sur
la liberté venues de I'existence de Dieu. La raison en est que, si la liberté semble
permettre de répondre a une autre menace d’incompatibilité, entre Dieu et le mal,
elle est mise en danger par les attributs divins de 'omniscience et de la toute-
puissance. Plus précisément : de 1'omniscience comme incluant la prescience
(omniprescience si 'on veut), et de la toute-puissance comme providence
universelle. La premiere renouvelle le conflit relevé par Diodore Cronos et
Aristote entre la bivalence des propositions sur le futur et la contingence d’au
moins une partie du futur : le fatalisme logique se voit fortifié par un fatalisme

169


https://doi.org/10.14428/thl.v9i2.88513
mailto:cyrille.michon@univ-nantes.fr

CYRILLE MICHON

théologique, puisque l'omniprescience divine garantit la bivalence des
propositions portant sur le futur contingent. La seconde donne un fondement
divin au déterminisme causal : tout événement étant ultimement causé, et donc
controlé et nécessité, par Dieu, directement ou indirectement (via les causes
secondes).

Si elles reposent sur des ressorts différents (logique ou causal) I'une et I'autre
menaces ont la méme structure ou peuvent étre formulées de maniere parallele :
on pose en premiere prémisse que le passé est fixe, non modifiable par un agent,
et donc nécessaire en ce sens — qu’il s’agisse d'un état de choses passé, cause
d’états de choses ultérieurs, ou de 1'état de choses passé de la vérité d'un énoncé
ou d'un jugement, qui implique I’état de choses signifié (et futur). La seconde
prémisse fait valoir la fixité, nécessité, d'une loi associant le passé et le futur : la
loi logique selon laquelle si une proposition est vraie ou sue, alors le monde est
tel qu’elle le décrit, ou la loi (tres générale) du déterminisme qui dit que si une
cause a eu lieu, son effet ne peut pas ne pas se produire. L’adoption de ces deux
prémisses conduit a la conclusion que le futur est lui-méme fixe ou nécessaire, en
vertu d’un principe de transmission de la nécessité : Si P (pour Passé ou tel état
de choses passé€) est nécessaire et s'il est nécessaire que si P alors F (pour Futur
ou tel état de choses futur), alors il est nécessaire que F'. Soit pour deux états de
choses A et B tels que 1 et 2 sont vrais :

1. A, qui est passé, est nécessaire ou fixe (en vertu de la fixité du passé)
La conséquence (si A alors B) est nécessaire (en vertu d'une loi logique ou
causale)

3. Donc B est nécessaire ou fixe (en vertu du principe de transmission de
nécessité)

Ce que I'on a appelé « Argument de la Conséquence » a propos du déterminisme
doit étre précisé et défendu contre différentes objections?. Mais, explicite ou non,
amendé ou non, il a (eu) suffisamment de force pour amener les penseurs a
prendre position sur le rapport entre la liberté et le déterminisme (logique,
causal, théologique). Soit pour défendre I'une contre l'autre, en adoptant une

1 Ainsi formulé I’argument a besoin de nombreuses précisions, mais il suffira de rappeler qu’il
a des versions brutes sous la plume de Thomas d’ Aquin (Somme de théologie I, q. 14, a. 13, obj. 2)
et d’Emmanuel Kant (Critique de la raison pratique, Elucidation de I’ Analytique).

2 C’est bien str a P. van Inwagen (1983) que I'on doit cette étiquette, et une articulation subtile
de I'argument, discuté et raffiné par la suite. Une version un peu différente (qui proceéde par
conditionalisation et non par l'invocation d"un principe de transfert de nécessité) concernant le
défi de la prescience pour la liberté a été présentée par Nelson Pike (1965), dans un article qui est
aussi le point de départ de discussions nombreuses (voir Fischer and Todd 2015).

170



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

conception libertarienne ou déterministe, soit en cherchant le moyen de les
rendre compatibles — conception dite « compatibiliste ».

Les deux menaces ont la méme structure, mais elles peuvent porter sur des
conditions différentes de la liberté : la condition de contingence et la condition
de source. La menace fataliste semble mettre en danger la contingence de I'acte
libre : elle conclut qu’aucun acte (aucun état de choses) ne peut étre autrement
qu’il n’est, n’aurait pu étre autrement. La menace du déterminisme causal a sans
doute cette conséquence, mais elle y ajoute une menace sur la condition de
source : I’agent ne saurait jamais étre la source ultime de son action si la cause
initiale et infaillible en est Dieu (ou toute autre cause distincte de 1’agent). Cette
condition de source n’est pas mise en cause par la vérité des futurs contingents
ni par la prescience divine, a moins qu’on ne puisse justifier 'une et I'autre que
par la détermination causale (par Dieu ou par des causes naturelles) de tout ce
qui arrive. Comme le dit saint Augustin dans le De libero arbitrio (IIL, 4, 11) : « de
méme que toi, par ton souvenir, tu ne forces pas les événements passés a s’étre
réalisés, de méme Dieu par sa prescience ne force pas les événements futurs a se
réaliser ». Autrement dit je peux en étre la source en un sens fort, méme s’il suit
de la prescience que mon acte ne peut pas ne pas avoir lieu®.

Dans ce qui suit, je me limiterai a la menace pour la liberté que fait peser la
notion de prescience divine, et donc a la menace sur la condition de contingence.
Je voudrais montrer que la conception appelée «théisme ouvert», qui
abandonne notamment 1'omniprescience divine pour lever la menace sur la
liberté, résiste a diverses objections et fait peut-étre mieux que le théisme
classique pour sauvegarder la liberté humaine sans compromettre la perfection
de Dieu. Je présenterai d’abord le théisme ouvert sur 1'échiquier des positions.
J'envisagerai ensuite les raisons qui conduisent a envisager cette option
philosophique et théologique. J'étudierai enfin les diverses objections qui lui ont
été adressées, en faisant un sort particulier a 1’objection philosophique formulée
par Jonathan Kvanvig sur l’asymétrie cognitive concernant la connaissance
divine du futur. Répondre a cette objection ne suffira pas a défendre le théisme
ouvert mais peut contribuer a le rendre respectable et digne d’intérét y compris
pour qui accorde de prime abord ses faveurs au théisme classique*.

3 Origene estime méme que 1'équivalence logique de la prescience et du futur va de pair avec
une précédence causale ou du moins explicative du futur sur la prescience, cf. Philocalie 25 (Sur
le libre arbitre — extrait du commentaire de l'épitre aux Romains 1), Paris, Cerf (Sources
chrétiennes 226), 1976, p. 227 : « Est-ce que le fait qu’il ait connu est la cause de la réalisation des
événements futurs, alors qu’il est admis que nous sommes libres ? Ou bien est-ce parce qu'une
chose sera que Dieu I'a connue d’avance ? Alors la prescience divine n’est en rien la cause de ce
qui arriver a chacune du fait de sa liberté ».

4 Les deux premiéres sections sont largement d’exposition, la discussion argumentative
n’apparaissant vraiment qu’avec la discussion de Kvanvig. Une explication de ce déséquilibre est
que ces questions sont bien connues en langue anglaise, mais moins du lectorat francophone. Qui

171



CYRILLE MICHON

Le théisme ouvert dans I’espace logique des positions

La discussion sur la liberté et le déterminisme est orthogonale a celle sur le théisme
et 'athéisme. Les positions se croisent. On peut étre théiste et déterministe
comme Hobbes ou Calvin, on peut étre athée et libertarien comme Sartre. En me
concentrant ici sur le théisme, j'exclus donc les positions que 1'on peut qualifier
de déterminisme athée (représentées par Laplace et son fameux démon capable
de prévoir tous les états du monde a partir de la connaissance d’un seul d’entre
eux et des lois de la nature), et de libertarianisme athée (Sartre faisant méme de
cette liberté absolue un argument contre I'existence de Dieu).

On peut qualifier de théistes ou de représentants du théisme toutes les
conceptions d'un Dieu - sans doute unique (je fais l'impasse sur les
polythéismes) — ayant des attributs personnels, notamment moraux comme la
bonté ou la justice, mais aussi 'attribut de la connaissance qui nous retiendra
particulierement ici®. Au sein des conceptions théistes, on distinguera celles qui
relevent du théisme classique, généralement entendu comme conception du Dieu
parfait, possédant toutes les ommniperfections (comme I’omnipotence et
’'omniscience), mais que je limiterai a la conception du Dieu omniscient, le Dieu
qui sait tout, et les conceptions non-classiques qui admettent des limites aux
omniperfections, en I’occurrence a I'omnisciences.

Parmi les théistes classiques, certains nient la liberté humaine ou en ont une
compréhension que les philosophes contemporains nomment « compatibiliste »
parce qu’elle la rend compatible avec la nécessité. Hobbes adopte le langage
compatibiliste, Luther et Calvin le refusent. Avant eux, saint Augustin, grand
défenseur du libre arbitre, a proposé une conception qui s’accommode d’une
nécessité des actions humaines, en vertu de la prescience divine, et en vertu de la
prédestination : un compatibilisme d’origine théologique donc’.

En revanche, des auteurs médiévaux comme Thomas d’Aquin, Guillaume
d’Ockham, ou des scolastiques tardifs comme Molina au XVle siecle, ont
prétendu rendre compatibles la prescience et la providence avec la liberté

plus est, en présentant les alternatives rivales avec la principale objection qu’on leur fait
communément (section 2), on argumente déja en faveur du théisme ouvert. Pour des discussions
plus serrées du théisme ouvert, dans cette revue, voir le Vol. 8 No. 2 (2024) : Essays in Honour of
Dean Zimmerman, et notamment l'article de Mullins, R. T. (2024). “Open Theism and Perfect
Rationality: An Examination of Dean Zimmerman’s views on God, Time, and Creation”.

5 Je distingue donc le théisme de l'ultimisme comme these qu’il y a une réalité ultime,
fondement de tout ce qui existe (ou identique a la totalité de tout ce qui existe, comme dans le
panthéisme). Le théisme ajoute des attributs personnels et moraux a la réalité ultime et la congoit
comme transcendante, distincte du monde. Sur ces distinctions, voir Schellenberg (2005).

¢ Cette limitation peut étre pensée sur le méme modele que la limitation de la toute-puissance
adoptée par certains auteurs pour défendre la compatibilité de Dieu et du mal (voir Jonas 1984).

7 Sur cette interprétation d”Augustin, voir Michon (2009).

172



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

entendue en un sens incompatibiliste. Si I'on voulait parler de ‘compatibilisme
théologique’ a leur égard, il faudrait prendre garde a I’équivoque : il ne s’agit pas
de dire que la liberté est compatible avec une nécessité d’origine divine ou
théologique, mais de dire qu’elle est compatible avec un attribut divin qui
n’implique donc pas de nécessité. Ces interprétations sont discutées, j’admettrai
ici qu’elles sont exactes ou représentent au moins la conception que ces penseurs
ont eu de leur position et qui leur a souvent été attribuée. Nul doute que celle-ci
differe au moins verbalement (car on pourrait soutenir que volens nolens elle y
conduise) de la conception explicite d"une limitation de l'attribut divin de la
prescience ou de l'omniscience, pour laquelle les actions libres futures ne
sauraient étre connues de Dieu.

Un trait commun a tous les partisans d’une telle limitation de la connaissance
divine est de situer d'une certaine maniere Dieu dans le temps. Le théisme
classique a eu tendance a l'exclure, l'éternité étant pensée sur le mode
néoplatonicien de 1’absence de succession, associée a I'immutabilité divine qui
parait solidaire de sa perfection. Mais ce n’est pas une regle absolue, et il ne suit
pas de la these d’une temporalité divine que son omniscience ne soit pas une
omniprescience (Ockham a pensé la prescience divine comme temporelle, mais
couvrant justement tout le futur)s. Qui plus est, pour qui est soucieux de ne pas
s’écarter de I'Ecriture ou de la tradition, il faut rappeler que la these de
I’atemporalité divine est traditionnelle mais plus philosophique que biblique, et
n’a pas regu de sanction définitive dans la dogmatique chrétienne (au-dela méme
du magistere catholique). On y voit souvent une des formes de 1'hellénisation de
I'interprétation de la Bible, dont I'expression est le plus souvent temporelle, et
méme favorable a des changements divins’.

On peut distinguer au moins deux formes ou deux familles de conceptions
non-classiques sur ce point. D'un c6té, celle qui veut que la science divine ne
porte que sur ce qui est en droit connaissable pour une connaissance finie, et qui
exclut donc la connaissance du futur contingent, méme si elle peut inclure la
connaissance absolue de tout le passé, de tout le présent et de tout le futur rendu
déja nécessaire par ses causes. Elle inclut aussi la connaissance de tout ce qui est
possible, comme possible, et sans doute la probabilité intrinseque, s’il y en a, des
événements contingents : elle peut conjecturer les actes libres futurs, mais pas les
connaitre au sens strict. Evidemment, au fur et & mesure que le futur contingent
devient présent puis passé, la connaissance divine augmente d’autant, elle évolue
et progresse donc. D’un autre c6té, une conception beaucoup moins classique est

8 Voir Michon (2004) et Ockham (2007).

9 Voir notamment Ex 32, 14 ; Nb 14, 12-20 ; Deut 9, 13-14, 18-20; 1 Sam 2, 27-36 ; 2R 20, 1-7 ;
1 Chro, 21, 15; Jer 26, 19 ; Ezek 20,5-22; Am 7, 1-6 ;Jon 1, 2 ; 3, 2 et 4-10 ; Joel 2, 13-14. Dieu est
surpris voir décu en Gen 6, 5-6 ; 1 Sam 15, 10; Es 5, 3-7; Jer 3, 6-7 ; 19-20. En sens inverse on
pourra citer Nb 23, 19 ;1 Sam 15, 29 ; Es 46, 10; Mal 3,6 ; Jc 1, 17 et Ps 90, 2 ; 139, 1-6.

173



CYRILLE MICHON

celle qui fait place non seulement a une évolution de la science divine, mais sans

doute de Dieu lui-méme, qui évolue avec le monde dont il se distingue (exit le

panthéisme), mais auquel sa nature est indissolublement liée. Cette théologie du

proces qu’on pourrait faire remonter a Hegel, a trouvé une expression

philosophique chez Whitehead, et a été depuis reprise par plusieurs théologiens.

Pour la distinguer de la théologie du proces, ou du théisme processuel,

jappellerai la premiere version non-classique « théisme ouvert », utilisant une

étiquette que beaucoup revendiquent (Hasker 1989) y compris pour la théologie

du proces, et qu'on applique a d’autres malgré eux, parce qu’ils admettent une
forme limitée de prescience (Geach 1977, Swinburne 1977).
Cette typologie peut étre résumée dans le tableau suivant :

Déterminisme
athée
Laplace

Déterminisme : ni contingence ni

source

Théisme
Théisme classique (omniscience compréhensive) Science divine limitée
Déterminisme Nécessitarisme ‘Compeatibilisme théologique’ Théisme Théisme Libertarianisme
théiste théiste Provid P - ouvert processuel athée

Hobbes, Calvin, | Augustin jeune rovidence res.C1\ence Geach, Hasker| Whitehead Sartre
Augustin tardif (De libero Thomas Origene, Swinburne

(Contre Julien) arbitrio) d’Aquin, Ockham

Molina
Libertarianisme de la source

Nécessitarisme : pas de contingence ‘

Libertarianisme de la contingence et de la source

Futur déterminé : objet de vérités et de connaissances ‘

Futur indéterminé

Le théisme ouvert suppose donc (et parfois impose) de retenir les theses

suivan

tes

Une conception libertarienne de la liberté qui veut que 1'acte libre ne soit en
aucune facon soumise a la nécessité, causale ou autre, et donc a celle
qu’imposerait la prescience si l’argument théologique fataliste est correcte
La situation de Dieu dans le temps, qui interdit notamment de proposer une
solution du dilemme de la prescience et de la liberté en invoquant
’atemporalité divine et une vision éternelle du futur qui ne serait pas une
prescience (position communément attribuée a Boece et a Thomas
d’Aquin'?)

Une ignorance divine du futur libre ou du futur contingent si celui-ci dépasse
les actes libres, autrement dit : certaines choses arrivent (sont arrivées,
arriveront) dont Dieu ne savait (sait, saura) pas qu’elles arriveraient
(arriveront)

L’asymétrie cognitive de Dieu concernant le futur: il peut connaitre et
connait donc une partie de ce qui va arriver, celle qui est entierement

10 Pour une discussion, voir Marenbon (2005) et Michon (2015).

174




UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

déterminée ou fixée par le passé, le présent, et les lois de la nature ou
d’autres sources (par exemple des décrets divins spécifiques) qui régissent
ce qui arrive.

Le théisme ouvert propose ainsi une conception limitée de ’omniscience :
prop P

Dieu sait tout ce qu’il peut savoir et qu’il est possible de savoir. En ce sens il est

omniscient. Mais cette omniscience ne couvre pas absolument tout : il ignore le

futur contingent, au moins au sens minimal ou il n'en a pas une connaissance

certaine. Il y a lieu de finasser un peu ici, car I’absence de connaissance du futur

peut étre expliquée de diverses manieres y compris pour un étre dont les

capacités sont maximales et qui ne peut se tromper. J'en distingue trois bien

identifiées :

Premiere maniere, qui récuse en un sens l'ignorance divine : on ne peut
connaitre que des vérités, mais les futurs contingents ne sont pas vrais.
Nul ne peut donc les connaitre, mais nul ne peut non plus les ignorer : on
ne peut ignorer que des vérités. Cette conception peut elle-méme étre
distinguée entre deux theses.

o Les futurs contingents ne sont pas vrais parce qu’ils n’ont pas de valeur
de vérité : c'est la conception d’Aristote, reprise par exemple par
Nual Belnap!'.

o Les futurs contingents ne sont pas vrais parce qu’ils sont tous faux :
c'est la conception défendue par Charles Sanders Peirce et par
Arthur Prior, reprise aujourd’hui par Patrick Todd.

Deuxiéme maniere : Les futurs contingents ont une valeur de vérité, mais elle
est changeante au cours du temps, non pas qu’ils deviennent présents puis
passés, mais parce que ce qui arrive n’a pas forcément été toujours devant
arriver mais a pu le devenir, et a méme pu passer de devant ne pas arriver a
devant arriver ou l'inverse, voire est passé plusieurs fois de I'une a I'autre.
La science divine est donc toujours complete mais changeante. C’est la
conception défendue par Peter Geach (1977).

Troisieme maniere : Les futurs contingents ont sans doute une valeur de
vérité (on ne pose pas de limite a la bivalence), mais ils sont par principe —
et donc méme pour Dieu — inconnaissables. Faut-il parler d’ignorance, et
donc d’ignorance divine en ce cas ? Richard Swinburne, qui défend cette
conception, préfere en tout cas maintenir le concept d’omniscience

1 ]] faudrait faire ici un sort a la défense d’un relativisme de la vérité défendue par J.

MacFarlane (2003) en utilisant la méthode du supervaluationisme des propositions portant sur

les futurs contingents. Je 1’assimile ici a la famille aristotélicienne.
12 Voir Prior (1962), Todd (2021).

175



CYRILLE MICHON

entendue comme connaissance de tout le connaissable (et non de toutes
les vérités)n.

Le refus de la bivalence s’expose au paradoxe que représente la conjonction
des deux theses du futur ouvert (le futur n’est pas — entierement — déterminé, et
certains énoncés ou jugement sur le futur n’ont pas de valeur de vérité ou sont
systématiquement faux : « il n’est pas vrai que la bataille navale aura lieu » — et
cela qu’elle ait lieu ou pas ensuite) et de l'attribution rétrograde de la valeur de vérité :
une fois le futur contingent devenu passé, on peut dit qu’il était vrai que le futur
serait ainsi (des que la bataille navale a lieu, « il était vrai qu’elle aurait lieu »).

La conception du futur changeant évite le paradoxe précédent, mais introduit
un changement de croyances en Dieu concernant ce qui arrivera. Dieu ne se
trompe pas a t1 quand il pense que E se produira a t3, parce qu’il est vrai a t1 que
E se produira a t3 : le monde est tel que les tendances actuelles — a t1 — rendent E
a t3 probable. Et cela méme si a t2, les tendances actuelles étant différentes, il
n’est plus vrai, et Dieu ne croit plus, que E se produira a t3. Cela peut méme étre
faux, etil est alors vrai que E ne se produira pas a t3. Quant a t3, que E se produise
ou pas, Dieu le sait — il voit tout le présent — et cela est compatible avec les
croyances qu’il a pu avoir a t1 et t2 sur t3, mais qui portaient sur ce que le monde
a t1 ou t2 permettait de juger sur t3. Il est difficile de parler de science divine du
futur : le modele est plutot celui d'une science du présent (des tendances
actuelles) et d"une conjecture du futur.

La conception du futur inconnaissable évite les problemes posés par les deux
précédentes, mais doit admettre I'ignorance divine et une évolution notable des
croyances divines comme augmentation des connaissances. Dieu évolue et
progresse au moins dans les propriétés relationnelles que sont les connaissances
(méme s’il n’évolue pas quant a sa nature, ses propriétés intrinseques). Est-ce si
grave ?

Pro - les difficultés du théisme classique

Le théisme ouvert a pour lui que des objections sérieuses peuvent étre opposées
aux différentes versions de la compatibilité de la prescience et la liberté.

Contre I'idée que Dieu aurait une connaissance immédiate, directe du futur en
lui-méme, comme une vision du futur, il y a d’abord le mystere que constitue un
tel acces a ce qui n'existe pas encore et n'est pas déterminé dans ses causes.
Ockham le reconnaissait explicitement*. La conception moliniste prétendait

13 Voir Swinburne (2016) [1977] pour la premiere formulation constamment défendue par la
suite.

14 Voir Ockham (2007, 100-103).

176



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

percer le mystere en faisant de la connaissance du futur un produit de la science
moyenne des conditionnels de la liberté (ce que ferait X librement s’il était dans la
situation S) et de la science libre des choix divins (des conditions initiales pouvant
conduire a la situation S)*. Les conditionnels de la liberté permettent d’atteindre
non seulement les choix possibles des créatures, mais les choix qu’elles feraient
dans telle ou telle situation : les choix réels dans tel ou tel monde possible si I'on
veut. Or, ces conditionnels, que 1’on a appelé les futuribles, doivent eux-mémes
dépendre des choix des créatures, sinon ce ne serait pas des conditionnels de la
liberté. 11 faut donc admettre une dépendance de la science divine a I'égard de ce
qui ne vient pas de Dieu et qui n’est pas une nécessité absolue (comme le sont les
vérités et les possibles logiques). Surtout, il faut admettre que I'existence d'une
créature libre, sa création par Dieu, doit dépendre de la science moyenne de ce
que ferait cette créature dans telle ou telle situation ; autrement dit elle doit
dépendre de choix que ferait une créature qui n’existe pas (encore). Sans aller
plus loin on pourra admettre que ce qui fait la ressource de la solution moliniste
peut aussi constituer une objection tant la notion de science moyenne et son
usage pour créer le monde peut sembler inintelligible'.

Sil'on prétend se passer de la science moyenne des conditionnels de la liberté,
une conséquence de la connaissance divine du futur contingent vient également
heurter notre pouvoir de compréhension : les pensées ou les jugements divins
portant sur ces futurs contingents que sont les actes libres doivent en dépendre.
Non seulement ils sont rendus vrais par ces réalités futures, mais leur existence
méme dépend de ces réalités futures. Si elle n’en dépendait pas, alors il faudrait
admettre que Dieu pourrait se tromper : il pourrait penser que la bataille navale
aura lieu alors que finalement elle n’aura pas lieu. Pour éviter cette inacceptable
éventualité et sauver linfaillibilit¢é divine, il convient de dire que,
nécessairement, tout ce que Dieu juge étre vrai est vrai. Si Dieu juge que la bataille
navale aura lieu, elle aura lieu. Mais s’il est contingent que la bataille navale ait
liey, elle pourrait ne pas avoir lieu. Et si elle n’avait pas lieu, comme Dieu ne peut
se tromper, il faut dire que Dieu n’aurait pas jugé qu’elle aurait lieu. Le seul
moyen de rendre ces affirmations compatibles, c’est de poser la dépendance de
'existence des jugements divins a 1'égard du futur contingent qu’ils ont pour
objet. Autant la dépendance de la vérité d'un jugement a 1’égard du futur semble
acceptable, autant la dépendance d'un jugement a l'égard du futur parait

15 La science moyenne est appelée ainsi parce qu’elle est intermédiaire (media) entre cette
science libre et la science divine naturelle (indépendante de la volonté divine) de toutes les
nécessités et de tous les possibles, notamment des choix possibles des créatures libres. Voir
Molina dans Freddoso (1988).

16 Pour une défense de la solution moliniste, voir Flint 1998, et pour une défense mitigée,
Michon (2004, ch. 8-10). Je m’en tiens ici a des réserves de base, mais fortes, seulement pour
souligner que le théisme ouvert n’a pas a faire face a ces objections.

177



CYRILLE MICHON

problématique. Sil’on parle de fait souple a propos de faits qui peuvent dépendre
de ce qui n’est pas encore et de fait dur pour les faits établis et que rien a ’avenir
ne pourra affecter, il semble que la vérité d'un jugement sur le futur contingent
soit un fait souple, mais que 1'existence du jugement soit un fait dur : il semble tout
autant établi que Dieu, ou qui que ce soit, a jugé a t1 qu’il y aurait une bataille
navale a t3, qu'il est établi que Napoléon a gagné Austerlitz ou perdu Waterloo.
La conception d'une connaissance infaillible du futur contingent impose de dire
que, dans le cas de Dieu, I'existence d"un jugement sur le futur est un fait souple
(dépendant de ce futur). Cela choque notre intuition et impose une notion de
jugement bien différente pour Dieu et pour nous.

Le paradoxe va plus loin que cette équivocité. Quelle que soit la nature du
jugement divin, il est vraisemblable qu’elle doive permettre de penser qu'une
action divine soit guidée par (et donc dépendante de) un tel jugement. Mais si le
jugement dépend du futur, I'action divine — passée — doit elle-méme dépendre
du futur. Si Dieu juge qu’il y aura demain une bataille navale, et décide en
conséquence de faire se lever une brume favorable a celui des deux camps qu’il
soutient, alors cette décision, et la conséquence qui s’ensuit inévitablement (les
décisions du Seigneur sont toujours équitables mais aussi toujours suivies
d’effet), la brume elle-méme, doivent dépendre du futur. Il dépend de ce qui
arrivera demain que la brume se leve aujourd’hui. C’est un probleme, car le
matin de la bataille, la brume s’est levée ou pas, et il semble que ce qui arrivera
plus tard dans la journée soit sans pertinence. Supposons que Dieu juge qu’il y
aura une bataille et décide de faire se lever une brume, et que la brume se leve.
Si nous nous situons le matin du jour J, il est vrai que la brume s’est levée, mais
il nest pas encore vrai et il peut étre faux que la bataille aura lieu (c’est
contingent). Si elle n’a pas lieu alors Dieu n’aura pas jugé qu’elle aurait lieu, et
n’aura pas fait se lever la brume : la brume qui s’est levée ne se sera pas levée..."

On comprend, devant ces difficultés, I'intérét que peut revétir la conception
de I'atemporalité divine. En retirant Dieu de la succession du temps, on semble
supprimer le probleme de la connaissance du futur, puisqu’il n’y a plus de futur
pour Dieu. Il voit le futur comme le présent ou le passé d'un regard hors du
temps, en un sens simultané a tous les points du temps. Plus de prescience, et
plus d’argument fataliste a partir de la prescience. Plus besoin de percer le
mystere d'une vision du futur, ou d’admettre le mystere plus grand encore d'une
science moyenne des conditionnels de la liberté. Plus besoin de distinguer faits
durs et faits souples, ou du moins de tenir pour souples des faits qui nous
semblent incontestablement durs, établis sans dépendre de ce qui arrivera. Mais
cette conception classique depuis Augustin, Boece et Thomas d’Aquin se heurte
également a des difficultés pressantes. Je n’en retiens que deux.

17 L’ objection est notamment travaillée par Hasker (1989).

178



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

La premiere est celle de maintenir une conception de Dieu comme ayant des
attributs personnels s’il doit étre détaché de toute succession. Que signifie une
vie sans la moindre évolution, méme seulement une vie spirituelle, mentale, sans
aucune forme de proces ne serait-ce que celle du passage d'une pensée a une
autre®? Sans parler des révisions qu’une telle conception impose a la
représentation naturelle et biblique d'un Dieu qui interagit avec les créatures :
qui promet, écoute, attend, réprimande, répond aux demandes en les exaugant
parfois. Toutes ces attitudes, ces actions et réactions, doivent étre comprises
comme métaphoriques. Dieu ne répond pas a une demande qui I'instruirait d"un
besoin : il sait et veut agir d"une maniere telle, la priere ne l'instruit pas, mais il
veut que lI'impétrant entre dans cette démarche qu’il connait éternellement et
veut éternellement satisfaire ou pas. Bref, la conception d"un Dieu hors du temps
réclame des révisions de nos représentations qui imposent un aveu d’ignorance,
de notre part, sur la réalité que nous prétendons signifier ou décrire dans un
vocabulaire irréductiblement temporel.

Cette théologie négative de I’éternité divine n’a pas rebuté les partisans de la
conception classique, ceux d’hier et ceux d’aujourd’hui. Il me semble que la
difficulté suivante est plus problématique pour les tenants de 1’atemporalité
divine. IIs prétendent que le probleme de la prescience ne se pose plus, puisque,
a strictement parler, il n’y a pas de prescience divine, mais seulement une science
atemporelle. Mais ils doivent envisager le « probleme du prophete ». Le
prophete est dans le temps. Si Dieu lui communique (par une action atemporelle)
la connaissance d’événements présents pour Dieu mais futurs pour lui, le
propheéte jouira donc de la connaissance du futur, et comme cette connaissance
aura la garantie divine, elle sera infaillible. Si le prophete sait (et dit) qu’il y aura
demain une bataille navale, comment cela pourrait-il ne pas arriver ? Pourtant, si
la bataille est contingente, elle peut ne pas arriver. Pour éviter de se retrouver
dans la situation des conceptions précédentes (seulement en remplagant Dieu par
le propheéte), le tenant de la science atemporelle doit expliquer ou bien que Dieu
n’inspire pas une véritable connaissance au prophete, ou bien qu’il n'y a pas
vraiment de prophétie portant sur des futurs contingents. Par exemple, on a pu
estimer que la plupart des prophéties portant sur le futur étaient de nature
conditionnelle (ce qui pourrait étre un argument en faveur de la doctrine
moliniste), comme la prophétie faite a David par le prophete Nathan, que s’il
reste dans la ville de Kégila, Saiil I’assiegera, mais que s’il la quitte, la ville sera

18 Pour Thomas d’Aquin, ce que nous appelons les pensées divines ne sont qu'une seule et
méme pensée (un seul acte de pensée), la pensée qu’il a de lui-méme, et des diverses
participations de sa nature, dont celles qu’'il a voulu/veut réaliser et qui constituent le monde
actuel.

19 Voir Kretzmann et Stump (1991) qui adaptent la conception « thomiste » de I’éternité
atemporelle au cas du prophete.

179



CYRILLE MICHON

laissée libre (I Samuel 23, 11-12)%. Mais peut-on en dire autant des prophéties de
Jésus concernant la trahison de Judas ou le reniement de Pierre (voir Mc 14, 18 et
20-21) ? S'il s’agit de prophéties catégoriques, une solution consisterait a soutenir
qu’au moment de leur énonciation, le futur est fixé, et que les agents concernés
ne jouissent plus de liberté, mais que cela ne veut pas dire qu’ils n’ont jamais été
libres et ne sont pas responsables de leurs actes, seulement que la prophétie est
formulée a un moment ou ils sont déja engagés de maniere irréversible (ce qui
permet de compter ces actions comme des péchés, imputables, car leurs auteurs
ont pu a un moment — avant la prophétie — se comporter autrement). Mais la
encore, on pourra trouver la parade un peu tirée par les cheveux, et en tirer
argument contre la conception qu’elle prétend sauvegarder.

Enfin, que I’on tienne pour une connaissance du futur comme futur ou du futur
comme présent, il y a une objection générale a cette omniscience universelle : celle
de l'utilité d’une telle science complete pour la providence divine. Une
connaissance sert a un plan d’action quand elle est partielle, I’action reposant sur
cette connaissance partielle vise a déterminer un futur qui ne 'est pas encore, et
qui n‘est donc pas connu (le général décide de l'offensive sur la base
d’informations concernant les forces en présence, le terrain, peut-étre aussi les
intentions de l'adversaire, et des conjectures ou probabilités de succes, mais
évidemment pas en fonction du résultat de I'offensive future qu’il n’a pas encore
décidée). Si le futur est connu, si le résultat de I’action est déja donné, a quoi sert-
il de délibérer, de réaliser un plan d’action et méme d’agir ? Certes, I'action est
peut-étre inévitable, étant elle-méme prévue (ou connue éternellement), mais il
n’'y a pas de justification a s’y engager, juste une explication du fait qu'on s’y
engage. L’objection devrait étre mieux développée, et I'a été par d’autres?. Je
voulais juste l'ajouter pour alourdir le fardeau et augmenter les raisons de
rechercher une conception alternative, comme le théisme ouvert.

Ces objections ne fortifient le théisme ouvert que de maniere négative. Encore
faut-il qu’il ait pour lui des raisons positives. Ses défenseurs peuvent arguer qu’il
jouit a peu de choses pres des mémes appuis que les théories rivales : la plupart
des attributs divins classiques peuvent étre maintenus tels quels. La temporalité
divine peut paraitre un changement notable et il 'est au regard de la tradition,
mais pas tant au regard de la dogmatique chrétienne par exemple, qui se contente
de dire que Dieu est éternel (sans commencement ni fin), sans spécifier la nature
de I'éternité (temporelle, avec succession, ou atemporelle, sans succession). La
différence principale, pour ce qui nous concerne, est la these d"une ignorance du
futur contingent. Cette these ne limite pas I’attribut de toute-puissance : certes, la

2 Le passage en question est une des sources de la doctrine moliniste des conditionnels de la
liberté.

2t Toujours Hasker (1989). C’est une version théologique de I'argument paresseux.

180



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

puissance divine ne saurait porter sur le passé, mais cela tout le monde I’accepte.
Méme Dieu ne peut pas faire que ce qui a été n’ait pas été. Depuis le poete
Agathon cité par Aristote, cette nécessité du passé, qui constitue comme une
limite conceptuelle a la toute-puissance a été admise par la tradition du théisme
classique®. Et il peut faire tout ce qu’il veut concernant I’avenir, du moins tout ce
qui est possible — ce qui exclut qu’il détermine un acte libre. Mais la encore, cette
limitation de la toute-puissance par le possible (logique et métaphysique) est
traditionnelle. Si la toute-puissance est tournée vers le futur, I’omniscience, elle,
est tournée vers le passé et le présent, soit vers ce qui est déterminé et nécessaire
au sens ou nul ne peut rien y changer. La limite, qui introduit une différence avec
le théisme classique, est qu’elle ne porte sur le futur que dans la mesure ou celui-
ci est déja déterminé par le passé et le présent, et ne laisse échapper que le futur
contingent — que celui-ci fasse 1’objet de propositions ayant une valeur de vérité
ou pas. Il y a donc une asymétrie dans la connaissance que Dieu a des événements
temporels puisque les uns (passés et présents) sont connus directement, les autres
(futurs déterminés) le sont de maniere quasi-inférentielle, a partir des premiers.
Le théisme ouvert a donc le grand avantage de sauver I'essentiel de la conception
théiste classique sans se trouver en butte aux objections évoquées. Cela ne veut
évidemment pas dire qu’il n'y a pas d’objection au théisme ouvert.

Contra - la these de I’asymétrie cognitive en question

L’objection que 'on peut dire traditionnelle a la these non-traditionnelle du
théisme ouvert est qu’il modifie quand méme trop la conception de Dieu. J'ai
évoqué la question de la temporalité et n’en dirai pas plus. Quant a celle de la
science divine limitée a une partie du futur et faisant place a une ignorance divine
des actes libres a venir, on peut lui objecter des passages de I'Ecriture, des
arguments philosophiques et des déclarations dogmatiques. Sur le premier point,
tous sont d’accord pour dire que I’Ecriture abonde en passages qui supportent le
théisme ouvert: Dieu ayant des attitudes temporelles (attente, remords,
vengeance), et semblant espérer ou craindre une décision humaine qu’il ne
connait pas (encore). Sur le second point, il me semble que la discussion en cours
montre que le sujet n'est pas réglé, et il ne serait pas de bonne philosophie de
citer de grands auteurs comme des autorités. Reste le lieu ou l'argument
d’autorité est utilis€é a bon escient: celui des déclarations dogmatiques,
notamment dans le catholicisme. Car il convient de dire qu’aucune déclaration
du premier millénaire ne soutient expressément 1’'omniprescience divine, et on

2 On discute sur le point de savoir si Pierre Damien (XIe s.) n’y a pas fait exception dans sa
lettre sur la toute—puissance divine, mais ce serait de toute fagon une exception (la question peut
aussi étre posée a propos de Descartes et sa doctrine de la création — arbitraire — des vérités
éternelles, méme si la réalité du passé semble plus dure que les vérités éternelles).

181



CYRILLE MICHON

aura du mal a en trouver d'un concile cecuménique avant la Réforme ou du
Magistere catholique juste apres avec le Concile de Trente. La seule référence
explicite a une connaissance divine des futurs contingents me semble étre leur
présence au sein de I’énumération des objets de la science divine dans le texte de
la constitution Dei Filius du Concile Vatican 1. Ce n’est pas négligeable, mais
c’est peu. Et surtout, il pourrait y avoir lieu de discuter du sens exact de cette
connaissance des futurs contingents. Une chose est de dire que Dieu connait des
futurs contingents, une autre de dire qu’il connait tous les futurs contingents. Le
texte ne fait pas la différence?.

Cela étant, je ne vais pas entrer dans une discussion qui me dépasse largement
et qui dépasse le strict cadre de I'argumentation philosophique. A chacun de voir
la place qu’il donnera a cet argument d’autorité. Pour ce qui me concerne, je
voudrais faire valoir une objection levée par Jonathan Kvanvig et qui porte sur
I'asymétrie cognitive de la science divine du futur: une partie du futur est
connue au méme sens que le sont le passé et le présent, méme si c’est de maniere
indirecte, l'autre partie du futur est conjecturée, et peut-étre méme parfois
simplement ignorée®. Kvanvig y voit une difficulté majeure. C’est a elle que je
voudrais maintenant m’intéresser pour mettre a I'épreuve philosophiquement la
doctrine du théisme ouvert.

L’objection

On vient de le voir, selon le théisme ouvert, la connaissance divine du futur se
divise en deux parties : celle qui est censée étre certaine (véritable connaissance
du futur tel qu’il sera), et celle qui a la forme d"une conjecture et ne donne donc
pas véritablement une connaissance (hormis celle de la probabilité de la
conjecture) puisqu’elle peut étre infirmée. L’objection consiste a dire qu'une fois
opérée cette distinction, on en vient a conclure qu’aucune partie du futur ne peut
faire 1’objet d'une connaissance certaine. La raison en est que le futur n’est pas
connu en lui-méme, mais doit se fonder sur une connaissance du présent et/ou
du passé. Et cela du c6té de Dieu ou du co6té du monde, mais dans les deux cas,
la connaissance certaine du présent et/ou du passé ne garantit pas celle du futur.

Du c6té de Dieu, on peut estimer que Dieu étant tout-puissant, ses décrets sont
infaillibles, et tout ce qu’il décide doit étre réalisé. Encore faut-il se limiter a ses

2 Voir Denzinger (Symboles et définitions de la foi catholique) n. 3003, a propos de la Providence
qui dispose toutes choses (Sg 8,1) et les voit toutes (He 4,13), le Concile ajoute « y compris celles
que l'action libre des créatures produira » (ea etiam quae libera creaturarum actione futura sunt).

24 ]l ne précise pas non plus la nature de la connaissance ou de la vision divine.

% Voir J. Kvanvig (2011, 66-83), essay 4 “Open Theism and the Future”. La discussion qui suit
ne fait pas justice a la richesse et a la subtilité des analyses de Kvanvig : je retiens I'essentiel, mais
mes objections ne dépendent pas du détail de la critique de Kvanvig.

182



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

décrets irrévocables, car si Dieu change d’avis (comme il épargne Ninive qu’il
s’apprétait a détruire), alors le décret révoqué n’est évidemment pas réalisé. On
peut distinguer parmi les décrets irrévocables ceux qui doivent étre
immeédiatement accomplis : Dieu dit que la lumiere soit, et la lumiere fut. Mais la
connaissance de type pratique de I’action en train de se faire n’est pas vraiment
tournée vers le futur. Dieu connait le présent qu’il décide de voir réalisé. Les
décrets qui donnent lieu a une connaissance du futur sont ceux dont la réalisation
est nécessairement différée, postérieure a la formation du décret. De tels décrets
diachroniques peuvent-ils étre irrévocables ? Il faudrait pour cela que Dieu
s’oblige a les accomplir, et qu’il soit contradictoire que Dieu ne les accomplisse
pas. On comprend que certaines actions divines ne peuvent pas ne pas avoir lieu
sans contradiction : Dieu ne peut pas ne pas s’aimer. Mais ce sont des actions
«naturelles », que Dieu accomplit en vertu de sa nature divine, et qui n’ont
besoin d’aucun décret. Dira-t-on que Dieu ne peut pas manquer a sa promesse,
puisqu’il est loyal par nature ? Mais s’il est sans doute logiquement impossible
que Dieu soit déloyal ou injuste, il ne va pas de soi qu’il soit toujours déloyal ou
injuste de manquer a sa promesse. On ne voit pas de raison logique, ni méme de
raison morale, qui ferait que Dieu agirait forcément mal s’il manquait a une
promesse particuliere. Il pourrait avoir de bonnes raisons de le faire, dans ce cas
précis, et alors l'action divine ou moralement juste serait de manquer a la
promesse. Bref, il n'est pas évident qu'un seul décret libre de Dieu soit
irrévocable. Or, si de tels décrets ne sont pas irrévocables, ils ne peuvent pas
donner lieu a une connaissance du futur, seulement a une conjecture.

Du c6té du monde, le présent et/ou le passé ne peuvent donner lieu a une
connaissance certaine du futur que s’ils déterminent ce futur. Mais le
déterminisme causal, en admettant qu’il existe, et qu’il soit méme créé ou décidé
par Dieu, ne serait pas violé par I'intrusion d’une force extérieure non couverte
par les lois de la nature. Si les lois sont ceteris paribus, et méme si 1’on estime que
la liberté humaine ne saurait faire exception et doit étre jugée impossible ou
comprise d’'une maniere compatibiliste (les agents libres ne pouvant agir
autrement qu’ils ne le font), la possibilité d"une intervention divine ne saurait
étre exclue. La possibilité du miracle est reconnue par la conception régulariste,
humienne, des lois de la nature. Selon cette conception, les lois sont des
régularités vraies, et donc par définition inviolables (toute violation révelerait
qu’il ne s’agissait pas d"une loi). Mais ces lois sont inconnaissables avant la fin du
monde : ce que nous connaissons et supposons étre des lois sont des quasi-lois,
des régularités vraies jusqu’ici. Un miracle est une violation des lois de la nature
entendues comme quasi-lois, des régularités jusqu’ici. Sans doute n’avons-nous
pas de raison naturelle de penser que ces quasi-lois ne sont pas des lois, qu’elles
seront ou peuvent étre violées. Et Hume a donné un argument célébre pour
soutenir que nous ne pouvions pas non plus rationnellement croire qu'une telle

183



CYRILLE MICHON

quasi-loi a été violée sur la base d'un témoignage (le miracle rapporté étant
toujours moins crédible que I'insincérité ou la faillibilité du témoin)?. Mais le viol
d’une quasi-loi est une possibilité. Et nous sommes incapables de distinguer une
quasi-loi non violée d'une loi véritable si nous ignorons le futur. Nous sommes
incapables et Dieu aussi, si sa connaissance du futur doit reposer sur celle des
lois. La possibilité du miracle interdit donc d’envisager une connaissance certaine
du futur déterminé par le passé/présent et les lois. Cela, selon la conception
régulariste de la causalité. Car si I'on envisage une conception bien différente
comme celle de la tradition aristotélicienne qui admet des pouvoirs naturels,
potentialités et tendances a produire des effets, il est encore plus clair qu'une
puissance surnaturelle, comme celle de Dieu, doit pouvoir les surmonter. La
connaissance d’aucun pouvoir naturel ne garantit donc la connaissance du futur
a partir du présent et du passé?.

La these de I'asymeétrie de la connaissance divine parait ainsi intenable, car elle
conduit a dire non seulement que Dieu ignore le futur contingent, mais qu’il
ignore tout le futur. Soit le futur est totalement indéterminé, soit il est déterminé
par des causes présentes ou passées. Si ces causes sont des décrets divins, Dieu
peut les changer, et sa volonté a un moment donné que le futur soit tel ne I'assure
pas que le futur sera tel puisqu’il peut changer d’avis. Si les causes sont
naturelles, créées, qu’on les pense comme des antécédents réguliers suivant des
lois de la nature ou comme des pouvoirs naturels, Dieu peut passer outre, et elles
ne lui donnent donc pas une connaissance infaillible du futur. La conclusion que
Dieu ignore tout le futur (méme s’il peut en conjecturer une bonne partie) peut
paraitre beaucoup plus problématique que sa seule ignorance du futur
contingent. L’argument philosophique contre le théisme ouvert se résume donc
a ceci que, si Dieu n’a pas une connaissance directe du futur, alors il n'a pas du
tout de connaissance du futur. Mais s’il a une connaissance directe du futur, que
le futur soit contingent ne devrait pas y faire obstacle, et le théisme ouvert n’a
pas de raison d’étre sur ce point.

Réponse

La these de I'asymétrie de la connaissance divine constitue donc une menace
pour toute conception d’une connaissance infaillible. Avant d’accepter ce verdict,
il convient de noter que la critique de la these de I'asymétrie que je viens de
restituer repose sur un certain nombre de présupposés.

2% Enquéte sur I'entendement humain X, « Des miracles ».

27 Kvanvig développe abondamment ce point, mais la conclusion est bien celle-la.

184



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

- Elle admet I'immutabilité de la vérité, soit une conception atemporelle de la
valeur de vérité d'une proposition: toute proposition (contenu de
jugement ou d’énoncé) est vraie ou fausse et si elle est vraie, elle I’est sans
relativité au temps.

- Elle repose sur une conception théorique de la connaissance, selon laquelle
la connaissance dépend de I'étre. Il n’est évidemment pas question de dire
que l'on peut connaitre ce qui n'est pas: il y a une équivalence logique
entre |'étre et la vérité (‘la neige est blanche’ si et seulement si la neige est
blanche), et pour un étre infaillible, entre 1'étre connaissable et la
connaissance (‘la neige est blanche’ est connaissable si et seulement si un
étre omniscient et infaillible sait/croit que la neige est blanche). Mais la
relation de dépendance ontologique ou causale peut aller dans le sens de
I’étre vers la connaissance. C’est le modele théorique : X sait que p, parce
que p ou parce que p est vrai. Et elle peut aller en sens inverse, c’est le
modele pratique : p, parce que X sait que p (en voulant que p soit le cas et
en faisant en sorte que p). Pour un étre infaillible dans ses actions faire
intentionnellement que p soit le cas, c’est savoir que p est le cas, et p est le
cas parce que l’agent en question fait que p soit le cas, et le sait.

- De ces deux présupposés (immutabilité de la vérité et conception
théorique de la connaissance) suit le troisieme, qui n’en est donc pas
vraiment un — mais la conséquence des deux autres : I'immutabilité de la
connaissance divine. Ce que Dieu sait, Dieu ne peut pas cesser de le savoir.

Les deux premiers présupposés que je viens de dégager indiquent deux manieéres
de résister a la critique de la these de I'asymétrie.

La premiere consiste a mettre en cause I'immutabilité de la valeur de vérité
d’énoncés portant sur le futur. Cette contestation a notamment été 1'ceuvre de
Peter Geach, qui l'a formulée de maniere assez lapidaire, mais elle a été
développée plus précisément par Patrick Todd?. C’est une réflexion sur la notion
de prévention qui a conduit Geach (ou qui lui a permis de donner une justification)
a la these de la mutabilité des valeurs de vérité. La situation suivante parait
possible : a t1 il est vrai que p sera le cas a t3, mais a t2 il n’est plus vrai que p sera
le cas a t3. Par exemple, lundi il est vrai qu’il y aura une bataille navale mercredi,
ainsi en a décidé Thémistocle, et les ordres de I’amiral sont toujours suivis. Mais
mardi une tempéte s’est levée et Thémistocle a dii réviser son plan (autre
exemple : il est vrai, a 17h, que le train arrivera en gare a 19h, c’est ce qu’indique
le tableau horaire, mais un accident sur la voie conduit a modifier a 18h cette
indication pour celle d'une arrivée retardée a 20h, et il n’est plus vrai qu’il
arrivera a 19h). Si I’on introduit Dieu dans le scénario, un sujet de connaissance

28 Geach (1977, ch. 3), développé par Todd (2011).

185



CYRILLE MICHON

infaillible, et qui connait tout le présent (il est omniscient), il semble que la
situation suivante soit donc possible : Dieu sait a t1 que p sera le cas a t3, mais il
sait ensuite a t2 que p ne sera pas le cas a t3. Ce faisant, il faut en conclure qu’il
est faux que pour toute proposition vraie a t, Dieu savait qu’elle serait vraie a
tout moment avant t. Il faut qualifier I'attribut de I'omniscience, ou le remplacer.
L’une ou l'autre opération peut étre accomplie en se limitant a I'idée d’une
omniscience ouverte que l’on peut caractériser ainsi

Omniscience ouverte: pour tout t, Dieu sait a t ce qui est vrai (et
connaissable) a t

D’ou il suit que pour tout t et pour tout p, Dieu sait a t que p ou que non-p.

Le cofit de cette réponse est bien sfir celui d’une relativisation de la vérité et
du futur au temps, et une relativisation qui n’est pas celle de I'énonciation ou de
la connaissance de la vérité et du futur. Il faut admettre qu'une proposition n’est
pas vraie ou fausse absolument, mais qu’elle est vraie ou fausse en un point du
temps. Mais cela implique que le futur peut changer, non pas au sens ou ce qui
était futur est devenu présent puis passé, mais que, tout en restant futur, ce qui
était futur a un moment donné peut ne plus étre futur a un autre moment. Sil'on
objecte que, une fois le temps futur passé, il est manifeste que ce qui a eu lieu
était le seul futur au moment antérieur, il faudra répondre que I'’on n"admet pas
sans qualification que si p s’est réalisé il a toujours été vrai que p se réaliserait®.
Cela a dti étre vrai a un moment, et au dernier moment avant la réalisation de p.
Si I'on insiste pour dire que puisque p s’est réalisé il n’est pas possible que le
futur a un moment donné ait pu étre non-p, on répondra que c’est une pétition
de principe en faveur de I'immutabilité de la vérité. L’argument de la prévention
vise a donner l'intuition que ce principe est contestable. Mais je dois reconnaitre
que cette conséquence n’est pas tres intuitive non plus.

La seconde résistance a la critique de la these de 'asymétrie a sans doute plus
d’attraits : elle met en cause le modele théorique de la connaissance du futur, et
suggere que le modele pratique est plus approprié pour rendre compte de la
connaissance divine. La distinction des deux modeles est aisée a illustrer par des
exemples classiques dans la tradition aristotélicienne, qu’Elizabeth Anscombe a
su reprendre dans son analyse de l'action intentionnelle. La connaissance
théorique ou observationnelle est par exemple celle que possede I'observateur de

2 Telle serait la réponse au paradoxe rappelé plus haut de la conjonction de la these de
I'ouverture du futur et de la rétrodiction de la valeur de vérité. Cette fois on admet qu’a un
moment il était vrai de dire que p serait le cas, bien que plus tard, on puisse dire qu’il n’était pas
vrai que p serait le cas, puisque p ne s’est pas réalisé. Mais c’est que le premier énoncé parlait du
futur tel qu'il existait dans le présent, tandis que le second parle du futur tel qu’il existe en lui—
méme — une fois qu'il n’est plus futur.

186



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

la maison quand il sait que la maison a quatre fenétres. C’est parce que la maison
a quatre fenétres qu'’il les voit, et parce qu’il les voit qu’il peut ainsi en juger. Sa
connaissance s’ajuste au monde qu’il observe. A l'inverse, I'architecte sait que la
maison a quatre fenétres parce qu’il en a ainsi décidé et qu’il les fait ou les fait
faire. Il n’a pas besoin d’observer la maison (méme s’il le fera pour mieux guider
son action), et ce n’est pas de I'observation qu'’il tire sa connaissance. Ce n’est pas
du fait que la maison a quatre fenétres qu’il sait qu’elle a quatre fenétres, mais
c’est parce qu’il le fait qu’il le sait et qu’elle a quatre fenétres. Cette fois, le monde
s’ajuste a sa connaissance. Et dans le cas du Dieu créateur, architecte de 'univers,
la proposition peut s’étendre a tout, c’est le sens de 1'adage scientia Dei causa
rerum?.

Maintenant si I’on fait place a la notion d’une telle connaissance pratique, les
notions d’erreur et d’ignorance doivent également étre pensées de maniere
pratique. Il faut notamment distinguer 1'erreur que peut commettre un sujet
délibérant sur une action a accomplir mais qui porte sur la représentation qu’il a
de la situation, de la valeur des moyens qu’il décide de mettre en ceuvre ou de la
probabilité de succes et d’échec de son entreprise. Ce sont la des connaissances
théoriques, si ce sont des connaissances. Et, s’il se trompe ou ignore tel ou tel
aspect, il s’agit d’erreur et d’ignorances théoriques (sur un fait, sur un lien causal,
sur une probabilité). Par exemple si la maison s’écroule en raison d’une faute de
calcul sur la résistance des matériaux, c’est une erreur théorique. On doit
distinguer l’erreur théorique de l'erreur pratique qui se manifeste dans une
maladresse ou une incompétence faisant manquer l'objectif. On ne saurait
attribuer a Dieu ni 'une ni l'autre sorte d’erreur. Mais je voudrais en distinguer
une troisieme, que 'on pourrait appeler la « défaite pratique », et qui a lieu
lorsque 'agent change d’avis et d’objectif et abandonne donc une action visée,
voire commencée, et la connaissance qui va avec (il la défait). Si la connaissance
divine du futur est une connaissance pratique, elle peut s’exposer a une telle
défaite. La connaissance divine porte sur les objectifs, et sur les moyens a mettre
en ceuvre pour les atteindre, ce qui correspond a la partie du futur ou Dieu exerce
son controle. Mais comme il peut changer d’objectifs, sa connaissance doit elle-
méme pouvoir changer en conséquence.

Une connaissance d’un objectif qui n’est finalement pas atteint est-elle une
connaissance du futur ? Etait-elle une connaissance d’un futur qui ne s’est pas
réalisé ? Il me semble que I'idée de connaissance pratique et celle d'un sens que
I'on peut donner au futur changeant permet de répondre positivement. En tout
cas, elle permet d’avoir un usage du concept de connaissance qui s’accommode
de ce paradoxe. La connaissance pratique du futur n'impose pas, comme la
connaissance théorique du futur, qu’il faille que ce futur se réalise : il suffit qu’il

3 Voir Somme de théologie 1, q. 14, a. 8 et Anscombe (1957, § 48).

187



CYRILLE MICHON

ait été devant se réaliser. Cela étant, nous pouvons distinguer dans la connaissance
pratique du futur différents degrés, dont certains s’accordent avec I'idée d"une
connaissance immuable et ne font pas de différence avec la connaissance
théorique. Je propose de distinguer ainsi

1. Les objectifs divins nécessaires (métaphysiquement), comme 1’amour divin
de soi — aucun changement n’est possible, la connaissance que Dieu a de
I’'amour qu’il se portera éternellement a lui-méme est immuable.

2. Les objectifs divins contingents immuables : il s’agit de décisions libres mais
irrévocables, comme certaines peuvent apparaitre telles dans la Bible (des
choses cachées mais décidées depuis la fondation du monde, ou plus tard :
L’'Incarnation et la Rédemption semblent en donner des exemples
théologiques fermes), I’application de ces décrets divins est assurée par la
toute-puissance divine.

3. Les objectifs divins contingents muables : ce sont les actions prévues par
Dieu, mais qu’il peut abandonner et abandonne parfois comme la
destruction de Ninive — le Déluge fait figure d'une colere qui conduit Dieu
a détruire (partiellement) ce qu’il a créé, mais ensuite a s’engager a ne plus
recommencer.

4. Les ¢tats de choses que Dieu peut souhaiter mais qu’il ne controle pas, en
particulier (et peut-étre seulement) les choix libres de ses créatures et les
siens propres. Il s’agit d’états de choses que Dieu peut néanmoins estimer
avec la compétence maximale qui est la sienne, donnant lieu alors a des
croyances divines susceptibles d’erreurs ou, si I'on veut éviter cette
attribution infamante pour la divinité, de prise de risques qui peut étre
frustrée, fondée sur des croyances vraies concernant les probabilités (de
choix des créatures). Mais il pourrait aussi s’agir d’états de choses que
Dieu n’a pas les moyens d’estimer (la créature répondra-t-elle a son
appel ? dans le cas de Paul cela semble presque contraint, dans celui de
Marie probable, dans le cas du jeune homme riche de I'évangile plutot
indécis). En ce cas, il conviendrait de dire que Dieu ignore ce qui est
impossible a connaitre ou seulement a estimer.

Il faut ici remarquer — et je remercie 1'auteur de cette remarque® — que cette
seconde maniere de résister a 'argument de Kvanvig semble n’étre qu'un cas
particulier de la premiere. Il s’agit une fois encore de relativiser la valeur de vérité
d’un jugement sur le futur en matiere contingente au moment ou ce jugement est
formé. Les tendances présentes sont ici les décrets divins (et sans doute Geach

31 ]] s’agit bien stir d’un relecteur anonyme et attentif de cette étude, qui m’a conduit a une
révision importante de I’argument présenté ici, et a un net affaiblissement de sa conclusion.

188



UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

avait-il également ce modele en vue). Elles prennent un tour pratique, et surtout
la connaissance que 'auteur de ces décrets a de leurs réalisations est pratique.
Mais le détour par la connaissance pratique et 1'idée de défaite et de défaisabilité
d'un décret aboutit a la méme conséquence, qui semblait indésirable, d’une
relativisation de la valeur de vérité. Sans doute, mais on pourrait alors tenter de
montrer que cette conception pratique renforce la plausibilité du modele de la
vérité muable, et soutenir que ce modele n’a de plausibilité que si cette mutabilité
repose en derniere analyse non sur des faits bruts ultimes (comme pourraient
’étre des lois de la nature ou des tendances naturelles), mais sur les décisions
d’un agent, surtout si cet agent est créateur. Alors que la valeur de vérité d'un
jugement factuel ne dépend que du fait jugé, et n’est pas relative au temps du
jugement, celle d"un jugement pratique dépend de son auteur, puisque c’est alors
le fait qui dépend du jugement. Il n’est toujours pas intuitif mais il est peut-étre
plus plausible de penser que ce qui dépend de moi a I'instant t est A et donc que
A aura lieu, mais qu'un peu plus tard, c’est B et que A n’aura pas lieu. La solution
proposée ici repose donc sur l'acceptation qualifiée de la conception de Geach et
sur le caractere plausible de changements de décisions divines. Répond-elle a
I’objection de maniere satisfaisante ? Il me semble qu’il convient d’évaluer deux
considérations : 1) la connaissance pratique défaisable est-elle vraiment une
connaissance, ou le type de connaissance que 1'on juge convenir pour Dieu ?, 2)
peut-on vraiment tracer une limite entre les décisions irrévocables (2) et les
décisions révocables (3) ? La valeur de la réponse a l'objection de Kvanvig
suggérée ici dépendra de celle donnée a ces deux questions. Dans les deux cas, je
crois que Kvanvig répondrait par la négative. C’est, néanmoins, a ce stade, la voie
qui me semble la plus prometteuse.

Conclusion

Je ne voudrais pas prétendre avoir défendu le théisme ouvert, et ce n’était pas
mon objectif. Le but de cette discussion a seulement été de faire valoir que cette
conception non traditionnelle avait plusieurs arguments en sa faveur, qu’elle
pouvait étre comprise d’'une maniere qui conservait beaucoup d’aspects du
théisme classique et sans doute bien assez au regard de la plupart des attitudes
religieuses, et qu’elle avait quelques ressources pour se défendre contre
I'argument de l’asymétrie cognitive mis en avant par Jonathan Kvanvig. Un
théiste ouvert peut attribuer 'omniscience a Dieu, au sens ou Dieu connait tout
ce qui est passé et présent, tout ce qui est inévitable et toutes les probabilités. Sa
toute-puissance lui assure un contréle maximal sur le futur : il arrive toujours a
ses fins comme le Grand Maitre aux échecs (I'image est de Peter Geach). Ne lui
échappent que certains faits particuliers, notamment les actes libres de ses
créatures. Mais s’ils ne lui échappaient pas, ils ne seraient pas vraiment libres.

189



CYRILLE MICHON

Enfin, le théisme ouvert rend compte de l'utilité de la science pour l’action et la
réaction de Dieu et, ce faisant, permet de décrire le comportement divin d'une
maniere somme toute naturelle et proche des expressions bibliques. Un Dieu qui
agit dans le temps, et tient compte de connaissances fiables mais limitées et en
progression constante, peut répondre au sens strict aux prieres qui lui sont
adressées, accomplir des miracles qui font exception a ses propres décrets, ne pas
étre mis immédiatement en cause par ['existence du mal qu’il permet mais ne peut
totalement empécher des qu’il a créé des étres libres, décider librement de
U'Incarnation du Rédempteur. Bref, le théisme ouvert n’est peut-étre pas aussi
problématique pour la théologie, pour la philosophie et pour la vie religieuse,
que ses adversaires I’ont parfois dit et pensé.

Bibliographie

Anscombe, Elizabeth. 1957 [2002]. Intention. Traduction francaise par M. Maurice
et C. Michon. Paris : Gallimard.

Belnap, Nual, M. Perloff, and M. Xu. 2001. Facing the Future: Agents and Choices in
Our  Indeterministic ~ World.  Oxford: Oxford University  Press.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780195138788.001.0001.

Fischer, John Martin and Patrick Todd. 2015. Freedom, Fatalism, and Foreknowledge.
Oxford : Oxford University Press.

Flint, Thomas. 1998. Divine Providence. A Molinist Account. Ithaca, New York :
Cornell University Press.

Freddoso, Alfred. 1988. « Introduction ». In On Divine Foreknowledge: Part IV of the
Concordia, édité par Luis de Molina, 1-81. Ithaca, New York : Cornell
University Press.

Geach, Peter. 1977. Providence and Evil. Cambridge : Cambridge University Press.

Hasker, William. 1989. God, Time, and Knowledge. Ithaca, New York : Cornell
University Press.

Jonas, Hans. Le Concept de Dieu apres Auschwitz. 1984. Traduit de 1’allemand par
Philippe Ivernel, suivi d'un essai de Catherine Chalier. Paris : Payot & Rivages.

Kvanvig, Jonathan. 2011. Destiny and Deliberation. Essays in Philosophical
Theology. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199696574.001.0001.

MacFarlane, John. 2003.“Future Contingents and Relative Truth”. Philosophical
Quarterly 53: 321-336. https://doi.org/10.1111/1467-9213.00315.

Marenbon, John. 2005. Le temps, I'éternité et la prescience de Boéce a Thomas d’Aquin
(Conférences Pierre Abélard). Paris : Vrin.

Michon, Cyrille. 2004. Prescience et liberté. Essai de théologie philosophique sur la
providence. Paris : Presses Universitaires de France.
https://doi.org/10.3917/puf.micho.2004.01.

190


https://doi.org/10.1093/oso/9780195138788.001.0001
https://fr.wikipedia.org/wiki/Le_Concept_de_Dieu_apr%C3%A8s_Auschwitz
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199696574.001.0001
https://doi.org/10.1111/1467-9213.00315
https://doi.org/10.3917/puf.micho.2004.01

UNE CONCEPTION RAISONNABLE DU THEISME OUVERT ?

Michon, Cyrille. 2009. « Le libre arbitre », in Saint Augustin, dirigé par M. Caron,
307-341. Cahiers d’Histoire de la Philosophie. Paris : Editions du Cerf.

Michon, Cyrille. 2015. « « La prescience et la liberté, le temps et I'éternité ». Une
relecture du dernier livre (V) de la Consolation de Philosophie », Autour de la
Consolation de Philosophie de Boéce, édité par A. Giavatto et F. Le Blay, 127-
163. Neully : Atlande.

Ockham, Guillaume. 2007. Traité sur la prédestination. Traduction, présentation et
notes par C. Michon. Vrin.

Prior, A. N. 1962. « The Formalities of Omniscience ». Philosophy 37 : 114-129.
https://doi.org/10.1017/5S0031819100036780.

Schellenberg, J.L. 2005. Prolegomena to the Philosophy of Religion. Cornell
University Press.

Stump, E. et Kretzmann, N. 1991. « Prophecy, Past Truth and Eternity », in
Philosophical Perspectives 5. “Philosophy of Religion”, édité par J. Tomberlin,
395-424. https://doi.org/10.2307/2214103.

Swinburne, Richard. [1977]2016. The Coherence of Theism. Oxford : Oxford
University Press. Revised edition.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780198779698.001.0001.

Todd, Patrick. 2011. « Geachianism ». In Oxford Studies in Philosophy of Religion,
vol. 3, édité par Jonathan Kvanvig, 225-251. Oxford : Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199603213.003.0011.

Todd, Patrick. 2021. The Open Future. Why Future Contingents are All False.

Oxford : Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780192897916.001.0001.

191


https://doi.org/10.1017/S0031819100036780
https://doi.org/10.2307/2214103
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198779698.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199603213.003.0011
https://doi.org/10.1093/oso/9780192897916.001.0001

