
2025 TheoLogica   

An International Journal for Philosophy of Religion and Philosophical Theology 

S. I. DIVINE PROVIDENCE AND MODELS OF THEISM 

DOI: https://doi.org/10.14428/thl.v9i2.84413  

46 
 

Problemas de la categoría “teísmo clásico” 

(Problems From the Category “Classical Theism”) 
 

RUBEN PEREDA 

Universidad de Navarra 

ruben.pereda@unav.es 

 

Resumen: Una de las categorías empleadas en la sistematización de las 

posturas en teología filosófica es “teísmo clásico”, con la que se hace 

referencia a un grupo indeterminado de autores que mantendrían 

posturas comunes acerca de Dios y la religión. Hay numerosos intentos de 

definición del teísmo clásico: se recogen cinco que parecen especialmente 

relevantes, y se valora la caracterización de Dios que atribuyen al teísmo 

clásico. Esta valoración revela que sólo coinciden en un atributo: la 

inmutabilidad. Se analizan las razones y consecuencias de esta 

característica, lo que da pie a mostrar que tomar como punto de partida 

para las discusiones teológicas una definición del teísmo clásico es un 

modo problemático de proceder; a partir de esto se sugieren métodos 

alternativos que tengan en cuenta la relevancia tanto de las religiones en 

las que surgen las posturas denominadas clásicas, así como los sistemas 

propios de los principales autores identificados como teístas clásicos. 

 

Términos clave: Teísmo; Dios; Definición; Metateología; Inmutabilidad 

 

  

https://doi.org/10.14428/thl.v9i2.84413
mailto:ruben.pereda@unav.es


PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

47 
 

Abstract: One of the categories used in the systematization of positions in 

philosophical theology is “classical theism,” which refers to an 

indeterminate group of authors who uphold common views regarding 

God and religion. There are numerous attempts to define classical theism; 

five particularly relevant definitions are examined, along with an 

evaluation of the characterization of God they attribute to classical theism. 

This assessment reveals that these definitions converge on only one 

attribute: immutability. The reasons for and consequences of this 

characteristic are analyzed, leading to the conclusion that using a 

definition of classical theism as a starting point for theological discussions 

is a problematic approach. Based on this, alternative methods are 

suggested that take into account both the relevance of the religious 

traditions in which so-called classical positions arise, and the specific 

systems of the major authors identified as classical theists. 

 

Keywords: Theism; God; Definition; Metatheology; Immutability 

 

 

Introducción 

 

Las discusiones acerca de Dios y sus atributos han copado buena parte de la 

investigación filosófica a lo largo de la historia, hasta tal punto que dentro de la 

filosofía existe una investigación que se llama, con toda propiedad, teología, y 

que consiste, en pocas palabras, en la reflexión racional sobre Dios. Es importante 

distinguir esta teología filosófica de la teología que depende directamente de una 

serie de dogmas definidos para una religión determinada, que es otro de los 

sentidos que toma habitualmente. Así, la teología filosófica que elabore un autor 

cristiano, por ejemplo, puede ser similar a la que elabore un pensador de 

cualquier otra religión, o incluso uno que no se adscriba a ninguna denominación 

religiosa. 

Estas discusiones son muy amplias: partiendo del cuestionamiento de si Dios 

existe, o no, a la caracterización de la divinidad —supuesta su existencia—, y su 

relación con lo que no es la divinidad misma. Más allá de las soluciones concretas 

que se den a estas discusiones, cabe señalar un fruto de gran utilidad —en 

principio— para cualquier investigador: la sistematización de las diferentes 

posturas que se han formulado con el paso del tiempo. En este sentido, se han 

acuñado algunos términos que resultan muy convenientes para orientarse en el 

amplio espectro de las discusiones sobre Dios, como podrían ser los clásicos 

“ateísmo”, “agnosticismo”, “monoteísmo” o “panteísmo”: uno más reciente, y 

que ha recibido bastante atención últimamente, es la denominación “teísmo 

clásico” (en adelante, TC), con la que se pretende identificar un determinado 



RUBEN PEREDA 
 

48 
 

modo de concebir a Dios y su relación con el mundo. Esta expresión tiene una 

doble ventaja: es lo suficientemente intuitiva como para no exigir más 

precisiones, y lo suficientemente ambigua como para acoger un amplio elenco de 

autores de muy diferentes tendencias. Esta doble ventaja también implica una 

debilidad: la expresión “teísmo clásico” se usa para agrupar posturas que, en 

última instancia, son divergentes entre sí: por ejemplo, pueden agruparse bajo 

esta categoría autores con planteamientos tan diferentes como pueden ser Tomás 

de Aquino y Leibniz. Por eso mismo, es pertinente un estudio más detenido de 

qué quiere decir ser un teísta clásico. 

La investigación que se presenta aquí, en consecuencia, puede entenderse 

como un ensayo en metateología1. Esta disciplina consiste, según Kvanvig, en 

“un retroceso o una abstracción de las discusiones, diálogos y disputas que se 

encuentran en la investigación teológica”, con la intención de resolver “preguntas 

fundamentales sobre la naturaleza de la divinidad y, por lo tanto, sobre cómo 

debe fundamentarse cualquier enfoque de la investigación teológica” (Kvanvig 

2021, vi). Más precisamente, el estudio que se ofrece está dirigido a la que se 

puede considerar una de las preguntas fundamentales sobre la naturaleza de la 

divinidad; a saber, la definición del Dios del TC (en adelante, Dios-TC) que 

ofrecen diversos autores. En esta exposición no pretendo valorar la metodología 

seguida por cada uno de ellos para describir el Dios-TC: si bien tengo mis 

reservas acerca de la validez de algunas de estas propuestas, no es este el lugar 

adecuado para tratarlo. Únicamente me quiero centrar en la noción de Dios-TC 

que constituye el punto de partida de la discusión posterior. 

El objeto de este análisis, que se concretará en una serie de convergencias y 

divergencias entre los autores estudiados, es ofrecer unas reflexiones —que serán 

las conclusiones de este escrito— sobre los problemas que presenta la categoría 

filosófica TC y de posibles modos de proceder que podrían ayudar a evitar estos 

problemas. 

 

Descripciones del Dios-TC contemporáneas 

 

A nadie sorprenderá saber que existen tantas formas de explicar el TC como 

autores lo han tratado, tanto entre sus defensores como entre sus detractores: he 

escogido cinco que me han parecido especialmente relevantes. Es evidente que el 

espectro puede ampliarse mucho más, pero los resultados no serían muy 

diferentes de los que se proponen, y los problemas que se descubren quedarían 

igualmente irresolutos. Al analizar las diferentes propuestas saldrán a la luz los 

atributos que cada uno de ellos consideran fundamentales para la descripción del 

 
1 El presente artículo es resultado del proyecto de investigación “Providencia y libertad en los 

modelos del teísmo clásico y del teísmo analítico” (PID2021-122633NB-100), financiado por el 

Ministerio de Ciencia e Innovación del Gobierno de España. 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

49 
 

Dios-TC. También se verá que cada uno de ellos reúne estos atributos en torno a 

un punto central, al menos. Ambos aspectos —atributos fundamentales y puntos 

centrales— proporcionan las bases para el análisis metateológico. 

Las cinco definiciones que presento corresponden a los siguientes autores: Ch. 

Hartshorne, B. Davies, T. Williams, R. T. Mullins y, por último, E. Feser. Seguiré 

el orden aquí expuesto, que es el cronológico: cubre cuarenta años de discusión, 

si bien hay un importante salto entre los primeros autores —a principios de la 

década de 1980, si bien Davies revisa en profundidad su exposición a principios 

del siglo XXI— y los últimos —entre 2013 y la actualidad—. Las dos primeras 

exposiciones son especialmente relevantes, pues son más cercanas al origen del 

término, y dan luces muy interesantes para el análisis posterior. 

 

La absoluta perfección del Dios-TC 

 

Si bien no es fácil saber quién usa la expresión por primera vez, parece claro que 

encontró un entusiasta seguidor en Hartshorne, quien se sirve de ella para 

distinguir entre su postura (que denomina teísmo neoclásico) y la postura de los 

filósofos a los que pretende corregir, que serían precisamente, los defensores del 

TC (Hartshorne 1984, ix). En este sentido, no deja de ser relevante que la postura 

de Hartshorne sirva de referencia para los editores de Classical Theism. New Essays 

on the Metaphysics of God (Fuqua y Koons 2023, 1). 

La presentación que hace Hartshorne del TC sintetiza una larga trayectoria 

intelectual, en la que, aunque el concepto había aparecido más de una vez, nunca 

se había caracterizado de una forma clara. Al mismo tiempo, se trata de una 

descripción claramente orientada hacia la polémica: efectivamente, Hartshorne 

trata de precisar las tesis sobre Dios comúnmente asumidas por creyentes de 

diferentes religiones —sobre todo, cristianos y musulmanes; los judíos, sostiene, 

son más flexibles en este sentido— para demostrar los errores que contienen, y 

ofrecer, en la parte constructiva de su trabajo, una solución inspirada por la 

llamada “teología del proceso”, y que él prefiere denominar “teísmo neoclásico”. 

Las seis tesis fundamentales que constituyen el TC son las siguientes: 

 

1. Dios es absolutamente perfecto y, por tanto, inmutable; 

2. Dios es omnipotente; 

3. Dios es omnisciente; 

4. Dios es bueno, pero carece de simpatía por el ser humano; 

5. el ser humano es inmortal, entendiendo la inmortalidad como un 

recorrido tras la muerte; 

6. hay una revelación que es infalible. (Hartshorne 1984, 2–5) 

 



RUBEN PEREDA 
 

50 
 

Estas seis tesis no son simplemente posturas que debería mantener un teísta 

clásico arquetípico, según Hartshorne, sino que también son los errores 

fundamentales del TC (1984, 1). Es fácil advertir que estas tesis afectan tanto al 

concepto que los teístas clásicos tienen de Dios (las tres primeras) como a la 

relación de Dios con el hombre (cuarta, quinta y sexta). De hecho, las tres 

primeras forman una unidad en el breve resumen que hace de estas posturas: 

dado que es perfecto, es inmutable, omnipotente y omnisciente (Hartshorne 1984, 

4). Antes de continuar con el análisis de la comprensión que Hartshorne tiene del 

TC es importante advertir que, para el propósito de estas páginas, son más 

relevantes estas tres primeras tesis: la relación de Dios con el ser humano, si bien 

es indispensable para una doctrina coherente sobre Dios, presupone dos 

conceptos fundamentales: Dios y el ser humano. Dado que el teísmo, por su 

propio nombre, parece ser ante todo una doctrina sobre Dios, creo que es 

pertinente centrarse en este aspecto. Cabe añadir que Hartshorne afirma que 

estas posturas se deben a la influencia del pensamiento griego en la teología 

medieval y, a través de ella, en el pensamiento sobre Dios dominante a principios 

del siglo XX: sería muy interesante profundizar en esta afirmación, pero no es 

este el lugar, y el argumento que quiero desarrollar no necesita ahondar en este 

aspecto. 

Dicho esto, es momento de fijar la atención en cómo entiende Hartshorne el 

TC: el punto nuclear es la idea de que Dios es absolutamente perfecto, y a esta 

idea dirige sus ataques más importantes: para él se trata de una descripción 

carente de claridad y ambigua; en última instancia, tratar de atribuir la perfección 

absoluta a Dios causa —al menos en el siglo XX— escepticismo, confusión, 

sufrimiento y ateísmo (Hartshorne 1984, 8). La primera dificultad que encuentra 

Hartshorne respecto a la perfección divina es la de encontrar un significado 

adecuado, “que excluya el cambio en todos y cada uno de sus aspectos”; la 

segunda, “que hay que concebir a Dios exactamente en este sentido” (Hartshorne 

1984, 2). Por lo que se refiere a la primera dificultad, los significados comunes 

quedan descartados inmediatamente: hay que aclarar que para Hartshorne estos 

significados, además del habla ordinaria, incluyen las referencias a Dios en la 

Biblia, que considera, cuando menos, ambiguas. 

Por lo que se refiere a los sentidos filosóficos, se adhiere a la definición 

anselmiana: la perfección de Dios quiere decir que no puede ser concebido nada 

mayor (Hartshorne 1984, 7), a la que objeta que algo mayor puede concebirse, al 

menos en otros ámbitos: así, en matemáticas no tiene sentido hablar del mayor 

número que se puede concebir. Incluso vincular la perfección divina con el 

infinito le parece un abuso, ya que el término “era una expresión favorita entre 

los teístas clásicos; pero no puede decirse que hayan explorado con la atención 

debida sus posibles significados” (Hartshorne 1984, 7). 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

51 
 

En resumen, Hartshorne considera el TC una colección de errores provocados 

por la influencia del pensamiento griego —frente a las posibilidades abiertas por 

otros modos de pensar— y que depende, en última instancia, de la consideración 

platónica de Dios como un ser absolutamente perfecto, de lo que se derivarían 

todos los atributos divinos. La propia postura teológica de Hartshorne, el teísmo 

neoclásico, considera que esta perfección divina es muy matizable: obviamente, 

indica Hartshorne, Dios no puede empeorar, pero sí que puede mejorar: por 

ejemplo, al conocer el mundo creado, ya que “sabemos que hay un tipo de cambio 

esencialmente bueno, que es un aumento en la riqueza estética del conocimiento 

propio, en cuanto la riqueza estética de lo que existe que es conocido crece” 

(Hartshorne 1984, 31). Dado que el Dios que busca Hartshorne tiene que ser capaz 

de mejorar, por razones internas de su propia postura teológica; para lograr eso, 

tiene que distanciarse del Dios absolutamente perfecto —i.e., que ya es el mejor— 

del TC. 

 

El Dios-TC creador 

 

La presentación que hace Davies del TC pretende distinguir esta postura del 

“personalismo teísta” de A. Plantinga o R. Swinburne (Davies 2003, 9). Es 

importante advertir que la obra en la que aparecen todos estos matices es revisión 

de un escrito contemporáneo a la exposición de Hartshorne: dicho en otras 

palabras, a principios de la década de 1980 el TC ya opera como una categoría de 

pensamiento, intuitiva y ambigua, pero, por lo que parece, eficaz. Davies 

atribuye el TC a pensadores como Maimónides, Avicena o Tomás de Aquino: “lo 

que todos los judíos, cristianos y musulmanes han creído durante siglos (al 

menos oficialmente)”; esta postura es la que predomina desde San Agustín de 

Hipona, en el siglo IV, hasta Leibniz, en el siglo XVIII, compartida por la mayoría 

de los filósofos y teólogos, con una importancia fundamental en la teología 

católica: según Davies, los planteamientos centrales del TC forman parte de la 

doctrina oficial de la Iglesia Católica (Davies 2003, 2). 

Una vez que está claro el marco histórico, es importante señalar cuáles son 

estos planteamientos centrales: Davies los concentra en uno. Como se puede ver, 

en esto su planteamiento es similar al de Hartshorne: un atributo de los muchos 

que puede tener Dios es el que define la postura. En este caso se trata de la 

doctrina de la creación: para Davies, el TC sostiene en primer lugar que Dios es 

el creador, “responsable causal de la existencia de todo lo que no es él” (Davies 

2003, 2). La expresión clásica es bien conocida: Dios es creador ex nihilo, en el 

sentido de que hacer ser todo, sin partir de nada existente previo. Davies 

completa esta imagen indicando que el carácter creador de Dios no se refiere a 

un momento del pasado —el comienzo de lo existente— sino que tiene 

continuidad: “Dios es causa tanto iniciante como constantemente sustentadora 



RUBEN PEREDA 
 

52 
 

del universo y de todo lo que este contiene” (Davies 2003, 3). En términos clásicos, 

Dios es creador y conservador del universo. La relación entre Dios y el universo 

tiene una nota más: Dios está presente por su actividad causal en todo el 

universo, de tal manera que no puede intervenir como un agente externo a todo 

lo existente; dicho de otro modo, Dios se distingue totalmente de lo que ha 

creado, pero al mismo tiempo está íntimamente presente en todo lo creado 

(Davies 2003, 4). 

La relación entre Dios y lo creado lleva inmediatamente a otra cuestión: la 

imposibilidad de que exista algo previo a la acción creadora de Dios, fuera de 

Dios mismo; esto implica que la causalidad, cuando se atribuye a Dios, tiene una 

sola dirección; a saber, la que va de Dios al universo. El camino de vuelta es 

imposible, y, en consecuencia, “Dios no puede ser alterado por nada que haga 

una criatura” (Davies 2003, 5). La doctrina de la creación tiene otros dos 

corolarios: Dios no puede cambiar y está fuera del tiempo. No es necesario 

explicar los detalles al respecto: baste con señalar que, según Davies, la doctrina 

de la creación es la razón última para sostener estos atributos. 

Sí que me parece relevante detenerme en otros rasgos que destaca este autor; 

en concreto, en la distinción radical que existe entre Dios y el mundo creado, 

según el TC, y la simplicidad divina que parece ser un rasgo fundamental del TC: 

 
los teístas clásicos están de acuerdo con que Dios puede compararse con las cosas 

que conocemos. También están de acuerdo con que pude ser descrito 

certeramente usando las palabras que empleamos al hablar de lo que no es 

divino. Sostienen, por ejemplo, que Dios realmente actúa, causa, mueve, sabe, 

quiere y ama. No obstante, los teístas clásicos también insisten tradicionalmente 

en que nada de esto significa que tengamos una comprensión de Dios o un 

concepto que nos permita decir que entendemos qué es Dios. (Davies 2003, 7) 

 

Entre las consecuencias de este planteamiento, que aquí no es pertinente 

desarrollar, se encuentra el uso de la teología negativa por parte del TC, así como 

la atribución de un sentido específico (divino) a los términos cuando se refieren 

a Dios: Davies justifica así tanto el recurso al apofatismo, que se encuentra ya en 

los primeros pensadores cristianos clásicos, como el uso de la analogía. 

Por último, para el TC Dios no es un individuo que pertenezca a un género, 

caracterización que Davies relaciona con el atributo de la simplicidad divina. 

Obviamente, la ausencia de un género en el que se incluya Dios no es la única 

nota de la simplicidad: también incluye, y así lo reconoce Davies, que “Dios 

carece de atributos o propiedades que se puedan distinguir de él mismo” (Davies 

2003, 9).  

En resumen, según Davies, lo característico del TC es que considera a Dios 

como creador y, a partir de esta caracterización, desarrolla una serie de atributos: 

conservador, íntimamente presente, impasible, inmutable, eterno . . . y simple. 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

53 
 

Efectivamente, estos rasgos pueden encontrarse en otras exposiciones del TC, 

pero el atributo principal no es siempre el mismo, como veremos. 

 

La tradición del Dios-TC 
 

Para comprender correctamente el valor de la exposición que hace Williams del 

TC hay que aclarar que forma parte de una introducción a diferentes estudios 

sobre teístas clásicos: esto influye tanto en la brevedad de la exposición como en 

algunos rasgos que se destacarán a continuación. 

En este sentido, no sorprenderá que el primer rasgo que Williams destaca en 

su presentación es el enfoque histórico; lo que determina el TC no es tanto una 

postura definida como los rasgos comunes de una serie de filósofos y teólogos: 

“es el nombre que se da al modelo de Dios que encontramos en la filosofía 

platónica, neoplatónica y aristotélica, y en pensadores cristianos, musulmanes y 

judíos que hacen propias estas tradiciones de la filosofía griega clásica”. Como es 

evidente, en este sentido Williams coincide plenamente con Hartshorne: el TC es 

el resultado de la confluencia entre la filosofía griega clásica y las religiones 

abrahámicas. Ahora bien, y este es un segundo rasgo que merece la pena señalar, 

la parte del león se la lleva la primera: así, Dios es “perfecto sin reservas, donde 

“perfección” se concibe en términos connaturales a la comprensión de la 

metafísica griega” (Williams 2013, 95). A renglón seguido indica los atributos que 

suelen asociarse a esta perfección: a saber, unidad, autosuficiencia, 

inmutabilidad, atemporalidad, inmaterialidad, conocimiento perfecto, poder 

perfecto y bondad perfecta. La discusión de estos atributos no es el punto central 

de la caracterización de Williams, como se puede ver a partir del tercer rasgo que 

presenta. 

El tercer rasgo destacable tiene que ver, de nuevo, con el carácter histórico del 

TC: Williams señala las numerosas divergencias que pueden encontrarse tanto 

entre los teístas clásicos del pasado como entre estos y los autores que sostienen 

el TC hoy en día. El ejemplo que pone es el conocimiento divino, del que 

distingue tres grandes planteamientos. Para Aristóteles, el conocimiento divino 

sería perfecto porque Dios conoce completamente el objeto más perfecto de 

conocimiento, que es Dios mismo, sin prestar atención a lo más imperfecto, el 

resto de la realidad; algunos autores amplían el rango del perfecto conocimiento 

divino al indicar que, al conocerse a sí mismo, Dios conoce también otras 

realidades de modo universal; por último, otros defensores del TC considerarían 

que este conocimiento de otras realidades, lejos de ser universal, incluye lo 

particular. Lo que muestra este ejemplo es que no sólo las estrategias 

argumentativas pueden ser diferentes, sino que también el significado exacto del 

atributo que se quiere explicar varía según el autor de que se trate. 



RUBEN PEREDA 
 

54 
 

Junto con estas características de la presentación que hace Williams del TC, 

aparecen cuatro notas que considera “centrales para los intereses de los teístas 

clásicos”, si bien “filósofos contemporáneos de la religión, incluyendo muchos 

que podrían reclamar para sí la etiqueta de teístas clásicos, o bien los ignoran o 

los rechazan explícitamente” (Williams 2013, 96): simplicidad, eternidad, 

inmutabilidad e impasibilidad. Junto con esto, señala que los teístas clásicos 

entienden que la perfección divina requiere estos cuatro rasgos, por lo que cabe 

suponer que aquellos que los rechazan no han de considerarse defensores del TC; 

los que los ignoran, por su parte, pueden ser defensores, pero no excesivamente 

conscientes de lo que significa el TC. 

En resumen: en el TC confluyen tres tradiciones religiosas —cristianismo, 

Islam y judaísmo, cuya raíz común es sobradamente conocida— con la filosofía 

clásica griega —platonismo, neoplatonismo y aristotelismo, cuya raíz común es, 

igualmente, bien conocida—; el término clave de esta confluencia es la perfección 

divina, sin reservas. Por otro lado, la evolución del TC ha llevado a diferentes 

líneas argumentativas e, incluso, a divergencias en la comprensión de algunos 

atributos. No obstante, hay un núcleo común que lo forman cuatro atributos 

fundamentales: simplicidad, eternidad, inmutabilidad e impasibilidad. 

 

 

 

La eternidad atemporal del Dios-TC 

 

La estrategia que sigue Ryan T. Mullins es similar a la de Hartshorne: describir 

el TC para, en un segundo movimiento, diferenciarse de él. En sus exposiciones 

es constante la presencia de “cuatro atributos únicos del teísmo clásico: 

atemporalidad, inmutabilidad, simplicidad e impasibilidad” (Mullins 2021), si 

bien en otros lugares destaca diferentes matices: por ejemplo, “estos atributos se 

sostiene que están conectados sistemáticamente” (Mullins 2020, 15–16), e incluso 

hay uno que destaca sobre otros: “lo que hace único al teísmo clásico es su 

compromiso con una comprensión atemporal de la eternidad divina junto con la 

inmutabilidad, la impasibilidad y la simplicidad” (Mullins 2020, 394). 

Mullins también reconoce que el TC incluye otros atributos divinos: en 

concreto, indica que Dios tiene existencia necesaria, aseidad, autosuficiencia, 

omnipotencia, omnisciencia, perfectas bondad, racionalidad y libertad, 

distinción del universo, del que es creador, conocimiento completo de los futuros 

contingentes (Mullins 2020, 392); a diferencia de los primeros, estos pueden 

encontrarse en las posturas sobre Dios que adoptan otros teístas no-clásicos. 

Puede apreciarse que, a diferencia de Hartshorne, considera que atributos como 

la omnipotencia o la omnisciencia no son exclusivos del TC. 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

55 
 

A partir de la caracterización del TC según Mullins surge una interpretación 

muy concreta: la comprensión de la eternidad divina como atemporalidad, y los 

tres atributos anejos a ella, a saber, la inmutabilidad, la simplicidad y la 

impasibilidad. Precisamente en el estudio de Mullins sobre la atemporalidad 

divina encontramos la descripción más detallada de esta postura: 

 

1. Dios existe sin inicio; 

2. Dios existe sin fin; 

3. Dios existe sin sucesión, o momentos sucesivos, en su vida; 

4. Dios existe sin posición temporal ni extensión (Mullins 2016, 44–45). 

 

La detallada explicación que ofrece de esta tesis se resume en una expresión: 

“comprensión no-temporal de ‘presente’ cuando se aplica a Dios” (Mullins 2016, 

47). Lo característico de “presente”, en este contexto, es que puede predicarse 

literalmente de Dios. Lo propio del TC, en consecuencia, es una idea de Dios 

como eterno y literalmente presente, con una comprensión atemporal del término 

“presente”. Puede aclarar el significado de la atemporalidad la explicación de A. 

Echavarría: “la eternidad de Dios no consiste formalmente en la ausencia de un 

principio y un fin temporales, sino que consiste propia y fundamentalmente en 

la ausencia de “sucesión”. Dios existe “fuera del tiempo”, y no está afectado por 

su paso, porque en la vida de Dios no hay nada anterior y posterior, no hay un 

“fluir” de unos momentos a otros” (Echavarría 2023, 628). Este modo de entender 

a Dios es precisamente lo que Mullins pretende criticar: para él, Dios es eterno y 

presente, pero —señala Mullins— esta presencia hay que entenderla con una 

comprensión temporal. Obviamente, esta es una tesis que puede ser discutida de 

diferentes maneras —como hace el trabajo recién citado de Echavarría—: no es 

este el lugar para hacerlo. Sí que cabe destacar, por el contrario, la importancia 

que da a la tesis que resulta ser —para él— problemática: la atemporalidad de 

Dios. Más aún porque en este caso esta tesis aparece vinculada con otros rasgos 

que son fundamentales para el TC. 

Estos rasgos, a los que se hace referencia en diferentes ocasiones, son la 

inefabilidad divina y la doctrina de la analogía. Por lo que se refiere a la 

inefabilidad, Mullins considera que es falsa y no se puede sostener de una forma 

coherente (Mullins 2016, 6–8): esto se debe a que considera toma la inefabilidad 

como ignorancia absoluta sobre Dios. Sin dejar de lado el hecho de que algunos 

pensadores han podido considerar que la inefabilidad consiste precisamente en 

esta ignorancia, tampoco hay que obviar que otros muchos —que se inscriben en 

el TC— sostienen —por usar una expresión del propio Mullins— “que Dios no 

puede ser completamente comprehendido por mentes humanas, pero que los 

humanos pueden tener algún conocimiento significativo sobre Dios” (R. T. 

Mullins 2016, 7), y precisamente estas imposibilidad de comprehender 



RUBEN PEREDA 
 

56 
 

completamente a Dios es lo propio de la inefabilidad. De hecho, podría 

mantenerse que el TC sostiene una inefabilidad de este tipo: no se puede hablar 

de Dios, o comprehenderlo completamente, pero sí que se puede decir algo de la 

divinidad con sentido, que muestra que hay una comprehensión al menos 

parcial. 

La doctrina de la analogía, que es el segundo rasgo al que hace referencia, 

permite precisamente hablar de lo inefable: en este sentido, parece lógico que, 

junto con una tesis, descarte la otra. Pero también parecería lógico que la 

atemporalidad de Dios no sea el rasgo principal del TC, sino el conjunto que 

forman la inefabilidad —como rasgo— y la doctrina de la analogía —como 

método—. La conveniencia de tratar con más detenimiento estos aspectos ha sido 

señalada por otros autores (Dolezal 2017). 

En conclusión, la exposición de Mullins, si bien insiste en un punto que, tras 

el análisis que hemos hecho, no parece ser tan importante para la comprensión 

del TC, sí que permite descubrir una dirección prometedora, pues revela tanto 

una tesis de fondo —la inefabilidad divina— como un método filosófico para 

tratar sobre Dios —la doctrina de la analogía—. Simultáneamente, pone de 

relieve que el TC, más que una serie de tesis que se mantienen juntas sin un 

vínculo especial entre ellas —como parece desprenderse de la descripción 

ofrecida por Hartshorne—, consiste en un sistema de pensamiento más o menos 

orgánico, en el que puede encontrarse una jerarquía de atributos y tesis. Lo que 

distancia a Mullins del TC, en consecuencia, no es simplemente una comprensión 

sobre Dios, sino también una comprensión sobre el modo de enfocar la teología 

filosófica. Por otro lado, y atendiendo a lo que nos ocupa, su caracterización del 

Dios-TC reúne los siguientes rasgos: atemporalidad, inmutabilidad, 

impasibilidad y simplicidad. 

 

El carácter último del Dios-TC 

 

La exposición del TC más reciente de las aquí recogidas es la que hace E. Feser, 

quien ha dedicado un escrito precisamente a explicar lo que entiende por TC 

(Feser 2023). Para él, el TC se sintetiza en una tesis, con sus corolarios: 

 
Dios ha de ser concebido primero y principalmente como la realidad última en el 

orden del ser y la explicación última de las cosas en el orden del conocimiento; 

que cuando se sigue esto coherentemente implica que los atributos divinos han 

de incluir simplicidad, inmutabilidad, impasibilidad, atemporalidad, 

conocimiento completo del futuro, y vinculación causal con todo lo que existe u 

ocurre; y que como corolarios debemos afirmar las doctrinas de la conservación 

divina y la concurrencia. (Feser 2023, 12) 

 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

57 
 

Esta definición se redondea con la afirmación de que entre los teístas clásicos hay 

una doble tendencia que tiene bastante fuerza, según Feser: por un lado, el TC 

tiende a estar a favor de la teología negativa; por otro lado, tiende a estar en 

contra del lenguaje teológico unívoco, si bien pueden encontrarse importantes 

excepciones. 

Así, para Feser, ser un teísta clásico implica, sobre todo, sostener 

simultáneamente dos tesis sobre Dios: una relativa al orden del ser y otra al orden 

del conocer. La primera de estas tesis —Dios es la realidad última en el orden del 

ser— se vincula con la postura de Anselmo de Canterbury: Dios es aquello mayor 

que lo cual nada puede ser concebido, y con la interpretación de Tomás de 

Aquino de la afirmación de Éxodo 3,14, donde Dios se revela con la expresión 

“yo soy el que soy”. Por otro lado, la segunda tesis —Dios es la explicación última 

de las cosas— se vincula con los argumentos del propio Tomás de Aquino en 

favor de la existencia de Dios, así como con la primera línea de la Biblia: “en el 

principio, Dios creó el cielo y la tierra” (Feser 2023, 10). 

Esta doble tesis origina diferentes modos de hacer teología filosófica, tal y 

como lo entiende Feser, pero siempre con un mismo resultado: la lista de 

atributos divinos, que incluye los señalados anteriormente —simplicidad, 

inmutabilidad, impasibilidad, etc.— y sus corolarios. Precisamente estos 

atributos son los que distinguen de hecho al TC de otros teísmos, debido a que 

un defensor del TC los considera una consecuencia de la comprensión de Dios 

como realidad y explicación últimas, postura que se convierte en el criterio 

regulador de cualquier desarrollo teológico (Feser 2023, 11); para el teísta no 

clásico, parece decir Feser, el carácter último de Dios no influye de la misma 

manera en los desarrollos teológico-filosóficos posteriores. De hecho, las 

revisiones que pueden presentar los opositores al TC se achacan a que “causan 

conflictos con algunos desiderata que los críticos toman como no negociables” 

(Feser 2023, 11). En los casos que se han visto anteriormente, Hartshorne 

consideraría no negociable —e incompatible con el TC— la posibilidad de que 

Dios mejore; Mullins parece considerar no negociable la temporalidad de Dios. 

Por lo que se refiere a los atributos divinos, Feser indica que el más 

problemático es la simplicidad: en las presentaciones de Hartshorne y Mullins 

parece que el problema es otro —la perfección, en el primero, la atemporalidad, 

en el segundo— pero no deja de ser relevante que, en ambos, la simplicidad es 

inmediatamente descartada. Efectivamente, un Dios que puede perfeccionarse, 

según el TC, no puede ser simple; también un Dios temporal es contrario a la 

simplicidad, como el propio Mullins se ha encargado de señalar. La discusión de 

la simplicidad divina plantea una serie de problemas que no es oportuno discutir 

aquí: baste con indicar que la centralidad de este atributo no implica que sea el 

rasgo distintivo de Dios, sino el primer corolario, según el TC; por ejemplo, para 

Feser se debe a que nada que sea último puede ser compuesto (Feser 2023, 18). 



RUBEN PEREDA 
 

58 
 

Feser es consciente de que buena parte de las críticas al TC proceden de ciertas 

interpretaciones de la Biblia que se consideran, precisamente, no negociables; 

dedica buena parte de su estudio a debatir estas interpretaciones, estudio que se 

orienta más hacia la investigación histórica que a la propiamente filosófica. En 

este contexto, no deja de ser interesante que incluya cuestiones como el 

reconocimiento de una autoridad para la interpretación de la Biblia o, en un 

contexto específicamente cristiano, la discusión acerca de los autores que definen 

correctamente las tesis del cristianismo —por ejemplo, los llamados Padres de la 

Iglesia—. Surge aquí un aspecto interesante: según Feser, los teístas clásicos 

“insisten en que su posición se sigue de un razonamiento filosófico serio sobre 

Dios en no menor medida que se sigue de una revelación divina especial” (Feser 

2023, 14). Dicho de otra manera, para Feser el TC se vincula tanto al pensamiento 

filosófico como a una tradición religiosa; los defensores de esta postura 

consideran, en consecuencia, que ambas fuentes confluyen en unas tesis básicas. 

En este contexto aparece un término que no deja de ser relevante para entender 

con más profundidad el TC, y al que tal vez no se ha dado la importancia que 

merece: 

 
el teólogo cristiano no piensa que las posturas centrales del cristianismo son de 

hecho escandalosas o locuras. La clave, entonces, es que son tan sutiles y difíciles 

-y, de hecho, se sostiene que son misterios en el sentido de que no podemos haber 

tenido noticia de ellas fuera de una especial revelación divina- que una 

comprensión inicial de ellas debería ser desconcertante. (Feser 2023, 15–16) 

 

De momento, creo que es suficiente indicar que la descripción que hace Feser del 

misterio como tesis de la cual “no podemos haber tenido noticia [. . .] fuera de 

una especial revelación divina”, si bien es correcta, no recoge todo lo que está 

implícito en el uso del término. Por lo que se refiere a la descripción del Dios-TC, 

nuevamente aparecen los rasgos que ya hemos encontrado en otros autores: 

atemporalidad, simplicidad, inmutabilidad, impasibilidad, etc. 

 

Análisis metateológico del Dios-TC 
 

Los cinco autores estudiados ofrecen, cada uno de ellos, una idea de qué es el TC 

y cuáles son sus rasgos principales: todos y cada uno de ellos se refieren, con esa 

expresión, a un conjunto de filósofos muy amplio y con importantes diferencias 

entre sí. No obstante, estas diferencias quedan muy mitigadas si se considera que, 

al menos, todos ellos comparten una idea sobre Dios, es decir, que hay un Dios-

TC cuyos defensores tratarán de entender y explicar, y cuyos detractores 

consideran que no es sostenible racionalmente, y propondrán diferentes 

alternativas. No quiero dejar de señalar que, en los filósofos que he recogido, las 

alternativas que aparecen son teístas: evidentemente, otras posturas alternativas 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

59 
 

al Dios-TC serán ateas; por ejemplo, si piensan que la única versión aceptable de 

Dios es Dios-TC y encuentran imposible aceptar su existencia. 

El análisis metateológico que quiero proponer distingue entre los puntos 

convergentes de las diferentes presentaciones del Dios-TC y los puntos 

divergentes. Este ejercicio es básico para poder valorar los intentos de exponer 

una doctrina mínima sobre Dios que todo teísta clásico ha de mantener. A su vez, 

esta valoración permitirá averiguar si esta categoría —teísmo clásico— es 

realmente útil para situarse en el panorama filosófico. 

 

Convergencias 

 

Se pueden encontrar dos puntos en común fundamentales; el primero es una 

cuestión metodológica, mientras que el segundo —en el que me extenderé más 

en este epígrafe— se refiere al contenido de la descripción del Dios-TC. 

La cuestión metodológica es muy sencilla, y se ha puesto de relieve 

abundantemente en las páginas anteriores: los cinco autores analizados tratan de 

dar con un atributo nuclear que justifique su exposición del Dios-TC y que, de 

una forma u otra, constituya el eje alrededor del cual gira la discusión. Como 

estrategia, parece coherente, pero no exenta de sospechas: la elección de un eje 

central determinado puede deberse fácilmente a intereses espurios a la 

investigación teológica. A falta de una labor previa que determine las razones 

para que el eje sea uno concreto, y no cualquier otro, cualquier elección parece, 

en última instancia, arbitraria. Un caso muy claro, en este sentido, es el de la 

exposición de Williams, que trata de definir el Dios-TC a partir de las tradiciones 

religiosas en las que presuntamente se ha originado esta concepción: dado que se 

trataría, precisamente, de ver si hay una noción común de Dios a todas estas 

tradiciones —que sería, precisamente, el Dios-TC— cabe la sospecha de estar ante 

una petición de principio. Dado que las principales divergencias se encuentran 

en torno y a raíz de los ejes elegidos por cada autor, más adelante trataré sobre 

ellas con algo más de detenimiento. 

La otra convergencia en la que quiero enfocarme se refiere a la descripción del 

Dios-TC: los cinco autores incluyen una serie de atributos como características 

propias e innegociables del Dios-TC. Lo curioso es que sólo hay uno que los cinco 

consideren que pertenece a este núcleo:  la inmutabilidad. En consecuencia, los 

cinco autores que he presentado están de acuerdo en que, para un teísta clásico, 

Dios ha de ser inmutable. Antes de continuar, he de destacar una nota que me 

parece relevante, y a la que volveré en las conclusiones: la exclusión de todos los 

demás atributos se debe, principalmente, a la postura de Hartshorne. Los otros 

cuatro autores coinciden en que Dios ha de ser, además, simple e impasible; junto 

con esto, hacen referencia a la duración divina, si bien con diferentes términos: 

en concreto, Mullins y Feser hablan de la atemporalidad del Dios-TC, mientras 



RUBEN PEREDA 
 

60 
 

que Davies y Williams se refieren a su eternidad. En otros términos: si hacemos 

abstracción de la postura de Hartshorne, la descripción básica del Dios-TC sería 

la de una realidad inmutable, simple, impasible y eterna/atemporal. 

La centralidad de la inmutabilidad permite dos conclusiones inmediatas: en 

primer lugar, la manera de distinguir el TC del teísmo no-clásico tenderá a estar 

relacionada, de un modo u otro, con la comprensión de Dios como mutable o 

inmutable. Es probable que el teísta no-clásico considere cualquier presentación 

de un Dios que no está sujeto al cambio como una postura propia del TC; esta 

tendencia tendrá su eco en sentido contrario, de tal manera que el partidario del 

TC tenderá a considerar cualquier apreciación de Dios como sujeto a cambio 

como una forma de teísmo no-clásico. Si es una noción tan central como parece, 

es obvio que el teísta clásico indicará que un Dios mutable no es realmente Dios 

alguno: en otras palabras, para el teísta clásico no forma parte de una discusión 

teológico-filosófica la existencia o no de un Dios mutable, o la atribución de unos 

rasgos u otros a un Dios mutable, pues para el TC ya no se trataría de Dios. 

La segunda conclusión inmediata es la siguiente: si el Dios-TC se caracteriza 

por su inmutabilidad, es fácil suponer que ésta se opone a la mutabilidad de 

aquello que no es Dios. En otros términos, el análisis metateológico muestra que 

las discusiones teológico-filosóficas que incluyen el TC tal y como lo entienden 

estos autores exigen una aclaración de lo que se entiende por mutabilidad, de qué 

depende y en qué condiciones puede hablarse de su ausencia. Es interesante 

observar que todas las interpretaciones del Dios-TC que he recogido, con la 

excepción de Williams, pivotan de una manera u otra sobre esta cuestión: la 

perfección divina, por ejemplo, sería para Hartshorne el fundamento de la 

inmutabilidad, mientras que Mullins considera que la eternidad atemporal tiene 

como consecuencia un Dios inmutable, etc. Lo relevante, en mi opinión, es que 

cualquier postura sobre el Dios-TC implica también una postura sobre el mundo 

del que éste se distingue. Volveré sobre este punto en la valoración. 

 

Divergencias 
 

Con la excepción de Hartshorne, hay bastante unanimidad en los autores 

estudiados respecto al Dios-TC; la única divergencia que se puede encontrar 

entre ellos está dada por el término con el que se refieren a la duración divina: 

eternidad, en el caso de Davies y Williams, o atemporalidad, como hacen Mullins 

y Feser. El estudio de las diferentes implicaciones del uso de un término u otro 

no corresponde al análisis metateológico; sí que cabe considerar, por el contrario, 

que parte del origen de esta divergencia se puede encontrar en las fuentes de las 

que se alimenta cada uno de los autores: los pensadores clásicos parecen preferir 

el término “eternidad”, mientras que el uso de “atemporalidad” es más reciente. 

También es pertinente señalar que la preferencia por una expresión de ambas 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

61 
 

suele estar condicionada por el modo de entender el tiempo: para quien distingue 

entre eternidad divina y tiempo creado, lo que está en discusión es la realidad a 

la que se refiere; para quien distingue entre atemporalidad y temporalidad, el 

enfoque está centrado en la comprensión del tiempo. En las conclusiones me 

detendré en este aspecto, que me parece más relevante de lo que podría parecer 

a simple vista. 

Otra divergencia más amplia, y a la que también he hecho referencia, es la que 

se da en torno al atributo central a partir del cual se deriva toda la comprensión 

del Dios-TC. Efectivamente, cada uno de los autores estudiados tiene su propia 

postura al respecto: así, Hartshorne y Williams se inclinan por la perfección 

divina. Davies, por su parte, sitúa en el lugar central el carácter creador. Mullins 

se inclina por la atemporalidad. Feser, por último, tiene una exposición más 

elaborada: dado que considera dos perspectivas para hablar del Dios-TC —el 

orden del ser y el orden del conocer— tiene también dos atributos principales; en 

el orden del ser, Dios-TC es, ante todo, perfecto; en el orden del conocer, Dios-TC 

es, sobre todo, causa última. 

En este caso, la postura extravagante es la de Mullins, que convierte la cuestión 

en un debate sobre la comprensión de Dios como atemporal. Las otras posturas 

recogen, en el fondo, dos posiciones habituales sobre esta misma cuestión: la 

teología del ser perfecto, que suele vincularse al nombre de Anselmo de 

Canterbury, y la teología del creador, que podría relacionarse con Tomás de 

Aquino. Hartshorne y Williams se inclinan por la primera, y Davies por la 

segunda: Feser, por su parte, ensaya una vía intermedia, en la que ambos modos 

de plantear la cuestión tienen su sitio. Cabe señalar que buena parte de las 

discusiones entre los teístas que suelen incluirse dentro del TC se refieren 

precisamente a estos modos de tratar el atributo principal de Dios: se trata, en 

consecuencia, de una divergencia importante. En las conclusiones señalaré cuáles 

son las implicaciones de esta diferencia para la comprensión del TC.  

 

Valoración 
 

He señalado una importante convergencia de todos los autores estudiados a 

propósito del Dios-TC: a saber, que se distingue por su inmutabilidad. Si nos 

fijamos en el atributo común entre los cinco autores estudiados —la 

inmutabilidad— es claro que se construye por oposición a la mutabilidad que, 

presuntamente, podemos encontrar en la realidad que no es Dios. Cualquier 

discusión sobre la conveniencia o no de dicho atributo tendría que partir, en 

primer lugar, de la comprensión de que significa la mutabilidad a la que se opone 

y, en segundo lugar, de las razones que llevan a considerar que Dios es 

inmutable. 



RUBEN PEREDA 
 

62 
 

La mutabilidad —es decir, el rasgo de lo real al que se opone la inmutabilidad 

divina— exige una comprensión de esta misma realidad en la que el carácter de 

mutable tenga una posición central: obviamente, quien considerase, por las 

razones que sean, que la realidad es inmutable, no podría distinguir al Dios-TC 

por este mismo rasgo. En este sentido, el análisis metateológico indica claramente 

que es necesaria una comprensión articulada de la realidad para sostener una 

teología con ciertas garantías de éxito: en otros términos, no se puede separar la 

comprensión de Dios de la comprensión del mundo. Al mismo tiempo, parece 

que para ser teísta clásico hay que sostener cierta separación entre Dios y el 

mundo, que se expresa precisamente con la inmutabilidad. Obviamente, esto 

supone que para el TC ser real no se identificaría con ser mutable, postura que 

parecen adoptar algunos teístas no-clásicos. 

Otra cuestión son las tesis que llevan a afirmar que Dios es inmutable: una 

línea fundamental es el análisis de lo que en cada tradición se considere fuente 

revelada, si partimos de una concepción religiosa. En el caso de la Biblia, por 

ejemplo, cualquiera que tenga un somero conocimiento de ella es consciente de 

que puede encontrar expresiones tanto en favor como en contra de la 

inmutabilidad divina. En esta tesitura caben dos opciones fundamentales: tomar 

la contradicción como punto de partida y —en consecuencia— permitir que se 

extraiga cualquier conclusión, o arbitrar un método de decisión para ver qué 

expresiones han de tomarse literalmente y cuáles no. Esta es una tarea todavía 

pendiente en las discusiones metateológicas contemporáneas: el peso de los 

textos revelados y el criterio último de decisión acerca de su sentido. Al mismo 

tiempo, permite una categorización de las respuestas que se han dado 

históricamente: por ejemplo, religiones —y escuelas de pensamiento— que se 

acogen a la contradicción frente a las que tienen un método para evitar 

contradicciones; dentro de éstas cabría distinguir entre diferentes métodos y sus 

ramificaciones. 

También cabe plantear que la inmutabilidad del Dios-TC ha sido aceptada 

independientemente de una autoridad revelada: precisamente a esta actitud 

corresponde la divergencia respecto al atributo principal a partir del cual se 

elabora la descripción del Dios-TC. Cada autor de los estudiados tiene su propia 

postura al respecto, y esto dará lugar a una teología completamente diferente: 

como ya he señalado, se suelen distinguir dos grandes corrientes, que son la 

teología del ser perfecto y la del ser creador; Feser propone una conciliación entre 

ambas teologías cuya corrección habría que estudiar: en cualquier caso, el punto 

de ruptura entre las diferentes formas del TC está muy cerca de la definición de 

Dios-TC, tal y como la proponen los autores estudiados. De hecho, parece más 

plausible sostener que no hay tal Dios-TC, entendido del modo que hacen los 

autores estudiados, si aparece una divergencia metateológica en el mismo 

momento de su descripción; es decir, la concepción de Dios según la teología del 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

63 
 

ser perfecto y la concepción de Dios según la teología del ser creador no pueden 

estudiarse como dos vertientes de una misma teología, la del TC, sino que son 

dos modos de hacer teología diversos, con una concepción filosófica de Dios 

diferente. 

La cuestión de la mutabilidad del mundo también merece una valoración 

detenida; como he señalado, el análisis metateológico muestra que para entender 

la inmutabilidad de Dios-TC (presunto Dios-TC, como se acaba de ver) exige una 

buena comprensión de la mutabilidad del mundo. Además, esto enlaza con la 

reflexión sobre la eternidad/atemporalidad: de la misma manera que para 

comprender que Dios-TC es inmutable hemos de explicar qué quiere decir ser 

mutable, para entender que Dios-TC es eterno o atemporal, hemos de entender 

qué es el atributo opuesto y cómo se puede identificar en la realidad que nos 

rodea. Dicho de otro modo: para comprender lo que afirmamos sobre Dios es 

importante tener claro lo que afirmamos sobre lo que no es Dios; de hecho, si 

hemos de distinguirlo, al menos tendremos que alcanzar un acuerdo sobre uno 

de los extremos de la distinción. En consecuencia, parece claro que las 

discusiones teológico-filosóficas exigen, antes incluso que una definición de Dios, 

una comprensión común de la realidad, es decir, de todo aquello que no es Dios 

y a partir de lo cual se pueda construir la noción de Dios. Hasta que no se dé esta 

comprensión común —metateológica, en el sentido de que está antes de cualquier 

teología— los debates teológicos parecen imposibles de resolver. 

La última valoración que quiero ofrecer a partir de las definiciones estudiadas 

tiene en cuenta las circunstancias en las que se ha concebido el Dios-TC. Creo que 

es pertinente considerar que las primeras definiciones del TC son relativamente 

recientes, por lo que se refiere a la historia del pensamiento: seguro que existen 

razones poderosas que explican tanto que no se haya hecho antes como el interés 

contemporáneo por buscar esta definición; más allá de estas razones, me parece 

que aclara mucho el valor que hemos de dar a estas definiciones el hecho de que 

la primera identificación de dos tipos de teísmo —clásico y no-clásico— se 

consolida hace apenas cuarenta años, en un contexto polémico y centrado, casi 

exclusivamente, en el debate sobre Dios. El TC, en este sentido, se define por 

oposición a otras posturas teístas: no se trata, al menos para algunos de sus 

primeros formuladores, de una posición que haya de ser aceptada para dar lugar 

a debates posteriores, sino que es la propia posición debatida. Esto hace que los 

autores que tratan de definir el Dios-TC lo hagan siempre sujetos a la discusión 

que les ocupa, o al rasgo que quieren destacar en su exposición. En las 

conclusiones me extenderé algo más sobre esto. 

 

Conclusiones 

 



RUBEN PEREDA 
 

64 
 

El análisis de cinco definiciones del Dios-TC permite advertir que hay fallos 

metateológicos que hacen muy difícil resolver las cuestiones teológicas que se 

plantean a partir de estos análisis. Estos fallos, que ya han ido apareciendo en los 

apartados anteriores, tienen que ver con los acuerdos básicos acerca de la 

realidad estudiada: no me refiero aquí al concepto que haya formado sobre Dios 

cada uno de los autores estudiados, sino a la comprensión de la realidad, de todo 

aquello que no es Dios. 

La caracterización del Dios-TC como inmutable indica que hemos de tener un 

acuerdo de qué es exactamente la mutabilidad de lo que no es Dios para poder 

entender su opuesto. Este estudio es importante, tanto si quiere defenderse la 

existencia de este Dios-TC como si el objetivo es criticar su concepción: sin un 

marco común, básico, sobre que es la realidad mutable es imposible alcanzar un 

acuerdo común sobre la presunta realidad inmutable. La historia de la filosofía, 

por su parte, muestra que hay diferentes maneras de entender la mutabilidad de 

lo real, algunas de ellas incompatibles entre sí: por ejemplo, la concordancia del 

sistema leibniziano —candidato a teísta clásico— es difícilmente conciliable con 

la del sistema de Anselmo de Canterbury —igualmente candidato a teísta 

clásico—. 

Otra cuestión importante para la concepción del TC es la autoridad de los 

textos sagrados: dado que buena parte de las concepciones sobre Dios tienen 

como base alguna tradición, normalmente escrita, es necesario un consenso sobre 

el modo adecuado de leer e interpretar estos textos. Obviamente, cada tradición 

religiosa tiene sus propios criterios, que normalmente han ido conformando un 

cuerpo doctrinal; el filósofo que estudia el TC ha de conocer bien estos criterios, 

y con más razón si quiere comprender a un autor concreto: por ejemplo, la 

adecuada interpretación de la lectura que hace Tomás de Aquino de 

determinados pasajes bíblicos (por ejemplo, Éxodo 3,14) no puede separarse de 

su propuesta de lectura del texto sagrado. Junto con esto, no hay que olvidar algo 

que ha señalado Feser: el carácter misterioso de algunas afirmaciones de las 

religiones en las que se inserta el TC. Cualquier discusión sobre las posturas de 

un autor debería tener en cuenta qué significa el misterio para él, y cómo lo 

integra en su sistema filosófico-teológico. 

Se pueden proponer varias formas distintas de resolver estas dificultades, que 

son complementarias entre sí. El primer paso, común a todas ellas, es abandonar 

el intento de definir el TC como una postura determinada que agrupa a una serie 

de autores del pasado y el presente: dicho de otro modo, denominar a alguien 

teísta clásico es incluirle en una categoría cuya amplitud y ambigüedad 

obstaculiza, más que facilita, la comprensión de su pensamiento. Dado este 

primer paso, puede hacerse una investigación que reúne tres facetas diferentes, 

mutuamente interrelacionadas. 



PROBLEMAS DE LA CATEGORÍA “TEÍSMO CLÁSICO” 
 

65 
 

La primera faceta es el estudio de las tradiciones religiosas que comúnmente 

se asocian con las posturas del TC —incluyendo sus diferentes versiones, en 

ocasiones muy divergentes—: el análisis de sus doctrinas y de los recursos 

metodológicos que han ido conformando estas tradiciones permitirá explicar, en 

un segundo momento, si una tesis concreta es compatible con sus postulados y 

coherente con sus métodos. El TC, en esta primera opción, se definiría por las 

religiones que configuran las creencias de los pensadores: en la medida en que 

una religión determinada disponga de definiciones dogmáticas, podrá evaluarse 

con mayor precisión el sentido de sus afirmaciones sobre Dios. 

La segunda faceta se centra en los pensadores considerados teístas clásicos —

o teístas, sin ulteriores matices—; en concreto, habría que analizar la coherencia 

interna de sus planteamientos y, sobre todo, ver el modo de responder a un 

interrogante básico: ¿es la existencia, y descripción, de Dios coherente con la 

visión del mundo que tienen? Incluso podría plantearse con términos más 

radicales: ¿está exigida la existencia, y descripción, de Dios por la visión del 

mundo que tienen? En un segundo momento este análisis podría confluir con el 

primer modo, y se puede considerar si el pensamiento de un autor determinado 

forma, de hecho, parte de una tradición religiosa. En este sentido, el TC sería 

aquél que es internamente coherente y, al mismo tiempo, coherente con las 

tradiciones religiosas que caen bajo el TC. 

La tercera, y última, faceta del modo de investigación que considero más 

provechoso se orienta hacia las condiciones para elaborar una teología filosófica: 

las preguntas fundamentales que parecen ser el núcleo de la metateología no sólo 

se refieren a la naturaleza de la divinidad, como señalaba Kvanvig, o a los 

métodos para describir a Dios; en mi opinión, están relacionadas con la visión del 

mundo, la consideración de la realidad existente y su coherencia. Dicho de otro 

modo: las discusiones en el seno de la teología filosófica exigen un acuerdo sobre 

lo que se puede llamar la cosmología filosófica; la teología no sólo nos habla de 

Dios, sino que ante todo nos habla del mundo con el que Dios se relaciona. En 

este sentido, el TC sería el teísmo que parte de una concepción del mundo 

“clásica” y es coherente con ella. 

En resumen: la definición del TC —y de Dios-TC— no puede hacerse sin tres 

elementos clave, y que podrían considerarse la metateología adecuada para 

resolver las discusiones teológico-filosóficas: 1) el estudio detenido de las fuentes 

históricas, tanto filosóficas como religiosas, 2) el análisis detallado de los sistemas 

de pensamiento de los autores que se consideran representantes paradigmáticos 

del TC, y 3) la consideración de una comprensión común de la realidad con la 

que se relaciona Dios. Para alcanzar esta conclusión ha sido muy importante el 

estudio de las diferentes maneras de caracterizar el TC, pues se pone de relieve 

que las divergencias son irresolubles sin acudir a los elementos clave señalados; 



RUBEN PEREDA 
 

66 
 

al mismo tiempo, el hecho de encontrar importantes convergencias muestra que 

se da, por lo menos, la posibilidad de encontrar un terreno metateológico común. 

 

Bibliografía 

 

Davies, Brian. 2003. An Introduction to the Philosophy of Religion. 3. Oxford: Oxford 

University Press. 

Dolezal, James E. 2017. “Reseña de The End of the Timeless God - By R.R. 

Mullins”. International Journal of Systematic Theology 19, no. 2: 226–230. 

https://doi.org/10.1111/ijst.12209.  

Echavarría, Agustín. 2023. “¿Es Dios un ser atemporal? Tomás de Aquino y el 

debate entre teísmo clásico y teísmo neoclásico”. Scripta Theologica 55, no. 3: 

625–657. https://doi.org/10.15581/006.55.3.625-657.  

Feser, Edward. 2023. “What is Classical Theism?” En Classical Theism. New Essays 

on the Metaphysics of God, editado por Jonathan Fuqua y Robert C. Koons, 9–

25. New York-Abingdon: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003202172-3.  

Fuqua, Jonathan, y Robert C. Koons. 2023. “Introduction”. En Classical Theism. 

New Essays on the Metaphysics of God, editado por Jonathan Fuqua y Robert C. 

Koons, 1–6. New York-Abingdon: Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781003202172-1.  

Hartshorne, Charles. 1984. Omnipotence and Other Theologhical Mistakes. Albany: 

State University of New York Press. 

Kvanvig, Jonathan L. 2021. Depicting Deity: A Metatheological Approach. Oxford: 

Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/oso/9780192896452.001.0001.  

Mullins, Ryan T. 2021. “Classical Theism”. En T&T Clark Handbook of Analytic 

Theology, editado por James M. Arcadi y Jr., James T. Turner, 85–100. Londres: 

T&T Clark, 2021. https://doi.org/10.5040/9780567681317.ch-007.  

Mullins, Ryan T. 2020a. God and Emotion. Cambridge: Cambridge University 

Press. https://doi.org/10.1017/9781108688918.  

Mullins, Ryan T. 2020b. “The Problem of Arbitrary Creation for Impassibility”. 

Open Theology 6: 392–409. https://doi.org/10.1515/opth-2020-0110.  

Mullins, Ryan T. 2016. The End of the Timeless God. Oxford: Oxford University 

Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198755180.001.0001.  

Williams, Thomas. 2013. “Introduction to Classical Thesim”. En Models of God and 

Alternative Ultimate Realities, editado por Jeanine Diller y Asa Kasher, 95–100. 

Dordrecht: Springer. https://doi.org/10.1007/978-94-007-5219-1_8.  

 
Published Online First: February 15, 2025 

 

https://doi.org/10.1111/ijst.12209
https://doi.org/10.15581/006.55.3.625-657
https://doi.org/10.4324/9781003202172-3
https://doi.org/10.4324/9781003202172-1
https://doi.org/10.1093/oso/9780192896452.001.0001
https://doi.org/10.5040/9780567681317.ch-007
https://doi.org/10.1017/9781108688918
https://doi.org/10.1515/opth-2020-0110
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198755180.001.0001
https://doi.org/10.1007/978-94-007-5219-1_8

